

نور الدين السافي

# نُفَدَ الْحَفْل

منزلة العقل النظري والعقل العملي  
في فلسفة الغزالي

نور الدين السافي

نُفَدَ الْحَفْل

مكتبة علاء الدين  
صفاقس

المؤلف :

نور الدين السافي . متقد المدارس الإعدادية والمعاهد.

تحصل على الأستاذية

وعلى شهادة الكفاءة في البحث في الفلسفة من الجامعة التونسية .

تحصل على تكوين خاص في العلاج النفسي

من المدرسة الأوروبية للتحليل النفسي والجسمي والاجتماعي :

(E.E.P.S.S.A.) سترازيبورغ - فرنسا .



أحببت الغزالي لأنه استقلَّ .

آمن بالإنسان فأحبَّ الله .

أدرك أن للإدراكات حدوداً فعشق المطلق .

عرف أن الإنسان عدو ما يجهل ، فأحبَّ العلم واحتفى بالمتعلم .

أعطى للعقل مكانة عليا ، به تدرك قوانين العالم .

وبه تدرك صحة النبوات والشرائع .

قال بأن الحق واحد وهو الله ، فشرع للتاريخي والنسيبي والمتنوع

آمن بالسعادة وأدرك أن الغفلة عنها حماقة

وأن طلبها لا يكون إلا بعلم و عمل . قال العلم بلا عمل جنون ، والعمل بلا علم لا يكون .

مكتبة علاء الدين  
صفاقس

الثمن : 8.000 د.

نور الدين السافري

# نَهْدُ الْعِقْلِ

منزلة العقل النظري والعقل العملي

في ملسوقة الغزالى

مكتبة علاء الدين

صفاقس

**المُكتَابَه**  
**نقد العقل**

**منزلة العقل النظري والعقل العملي في فلسفة الغزالى**

**المؤلف**

**نور الدين السافي**

**Noureddine.sefi@edunet.tn**

**توزيع:**

**مكتبة علاء الدين - صفاقس -**

**الطبعة الأولى: أوت 2003**

**الغلافه : الفنان رؤوف الكرّاي**

**مطبعة نوفايرنت**

**الهاتف 150 245 74**

**ر. د. م. ك: 1 - 046 - 51 - 9973**

## الإهداء

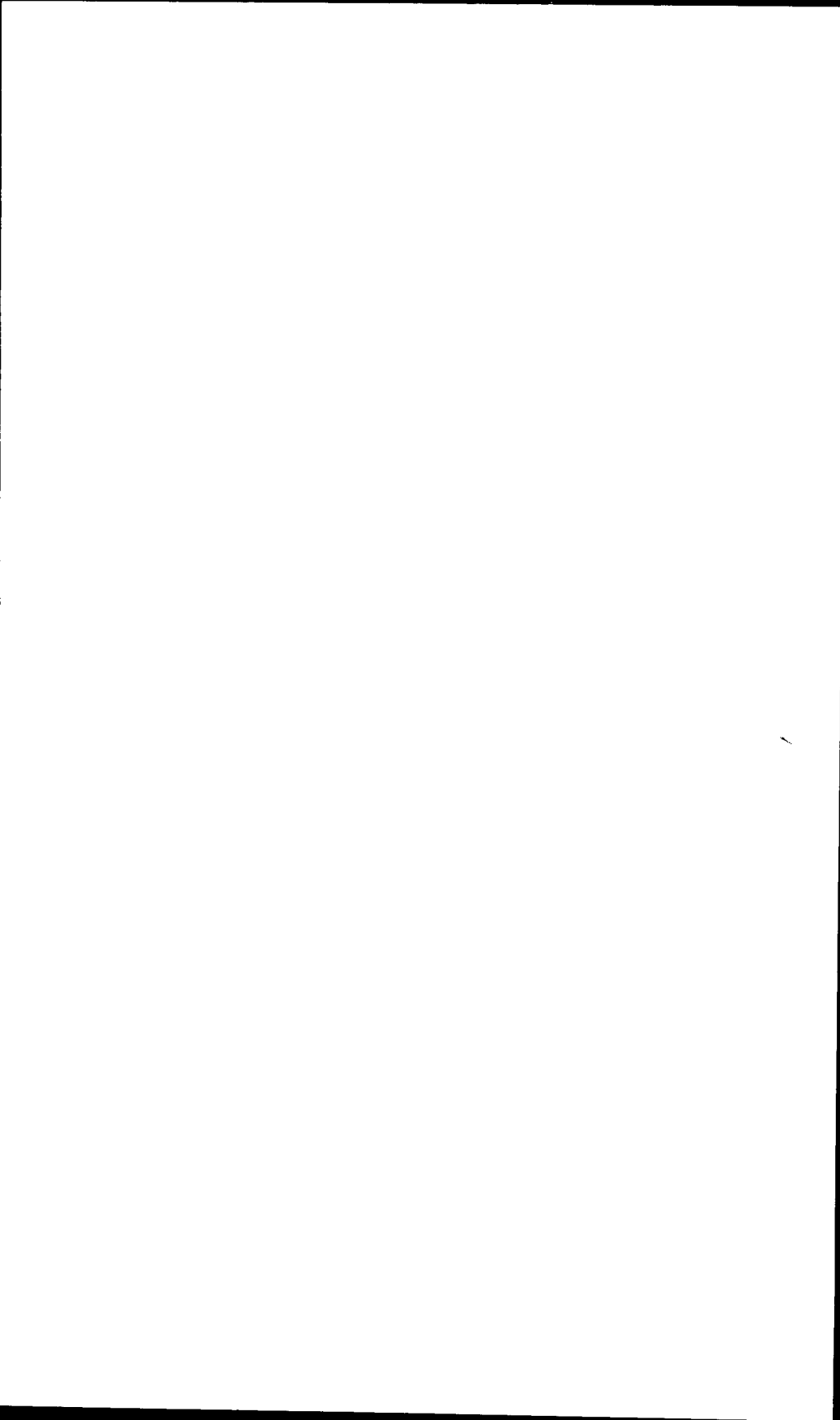
إِلَهِ الْوَالِدِينَ الْكَرِيمِينَ الَّذِينَ أَدْبَانِي فَأَحْسَنَا تَأْدِيبِي  
إِلَهِ زَوْجِي الَّتِي حَبَّبَنِي فَأَحْسَنْتَ صَبَّابِي  
إِلَهِ ابْنِي نُورَةَ وَابْنِي مُمَدَّدَ الَّذِينَ أَرْمَى فِيهِمَا سَعِيِّي  
وَإِصْرَارِي حَاضِرِي وَنَدِّي

قدم هذا الكتاب لأول مرة في إطار الحصول على شهادة الكفاءة في  
البحث بالجامعة التونسية بإشراف الأستاذ الدكتور الحبيب الفقي وذلك  
بتاريخ 6 نوفمبر 1994  
وقد تحصل البحث على ملاحظة حسن جداً مع شكر لجنة الامتحان.

**وَلَكُلٌّ وَجْهَةٌ هُوَ مُولِيهَا فَاسْتَبِقُوهَا الْخِيَرَاتِ**

سورة البقرة الآية 148

انظر صفة عدد 255



## المقدمة

### **مقدراته البحثية ولنهاياته**

لقد نبهنا المستشرقون<sup>\*</sup> منذ زمن إلى تراشنا الحضاري عموماً والفلسي خصوصاً، لأننا كنا بحاجة إلى هذا الانتباه في عصر ساد فيه الضعف بكل أشكاله، وقد استطاع "مونك"<sup>1</sup> في كتابه "مزيج من الفلسفتين اليهودية والعربية"<sup>1</sup> أن يضع خطوطاً مهماً حول تاريخ الفكر

\* يمكن أن نذكر في هذا المجال موسوعة بروكلمان حول الأدب العربي سنة 1890 وأعمال ماكدونالد حول الحياة الدينية والإسلامية التي ظهرت سنة 1909 إلى جانب حياة الغزالى 1899 وأعمال قلادي فو حول الغزالى 1902.

1 - سولومون مونك : مزиж من الفلسفتين اليهودية والعربية صدر سنة 1859.

الفلسي والكلامي ولكن بشكل مختصر حتى الباحثين من بعده على السير على نهجه والاهمام بالفکر الاسلامي والتعریف به متىما فعل ذلك "دي بور" في كتابه "تاريخ الفلسفة في الإسلام" الذي يقول فيه صاحبه بأنه "أول محاولة لبيان تاريخ الفلسفة الإسلامية في جملتها بعد أن وضع الأستاذ "مونك" في ذلك مختصره الجيد فيمكن أن يعد كتابي هذا بدءاً جديداً<sup>2</sup>، ولست هنا بقصد التأريخ لمثل هذه الأعمال وإنما أردت إبراز وضع الفلسفة الإسلامية كما رأها هؤلاء، "فدي بور" مثلاً يقول : "وظلت الفلسفة الإسلامية على الدوام فلسفة انتخابية عمادها الاقتباس مما ترجم من كتب الإغريق وجرى تاريخها أدنى أن يكون فيما وتشريباً لمعارف السابقين لا ابتكاراً، ولم تتميز تميزاً يذكر عن الفلسفة التي سبقتها لا بافتتاح مشكلات جديدة ولا هي استقلت بجديد فيما حاولته من معالجة المسائل القديمة. فلا نجد لها في عالم الفکر خطوات جديدة تستحق أن نسجلها لها"<sup>3</sup> وكان هم الجهد الفلسفی في الإسلام موجهاً إلى الناحية النظرية العقلية... ولم تكن فلسفة العرب فلسفة عملية<sup>4</sup>.

أما عن تقسيمه للفلسفة فقد ذكر أنصار الفلسفة الفيٹاغورية وذكر من بينهم الرازی وإیوان الصفاء ثم ذكر الفلسفة الآخرين بمذهب أرسطو المتأثرين بالأفلاطونية الجديدة وفي هذا القسم ذكر الکندي والفارابی وابن مسکویه وابن سینا ثم تحدث عن نهاية الفلسفة

2 - دي بور : تاريخ الفلسفة في الإسلام ترجمة محمد عبد الهادي أبو ريدة - ص 12

3 - دي بور : تاريخ الفلسفة في الإسلام - ص 70

4 - دي بور : تاريخ الفلسفة في الإسلام - ص 85

في المشرق ويدرك الغزالي ليتحول إلى الفلسفة في المغرب مثل ابن باجة وابن طفيل وابن رشد ليختتم بفصل حول ابن خلدون. إن هذا التقسيم جعل الفلسفة يونانية صرفة في الشرق والغرب، غير أن شخصية الغزالي مثلت نهاية الفلسفة في المشرق فكأنها شخصية خرجت عن الطريق المرسوم وشذت عن بقية الفلسفة بل "ولا ريب أن الغزالي أعجب شخصية في تاريخ الإسلام، ومذهبه صورة لشخصيته".<sup>5</sup> وهو قول قريب من موقف "رينان" من أن الغزالي هو الوحيد بين الفلاسفة المسلمين الذي انتهج لنفسه طريقاً خاصاً في التفكير الفلسفي. إن الغزالي إذن يمثل نقطة متميزة في التاريخ الفلسفي عند المسلمين وذلك لكونه عَبَّر عن شخصيته ولم يكن صدِّى للآخرين ولكن هل هذا الشذوذ من الصفات الحسنة في عالم الفلسفة أم هو من الصفات القبيحة المتعارضة مع جوهر الفلسفـة؟ إن الإجابة عن هذا لا تكون إلا حسب موقفنا من فلسفة اليونان، فإن اعتبرنا الفلسفة يونانية فقط فإن هذا الشذوذ يخرج الغزالي من عالم الفلسفة. أمّا إذا اعتبرنا الفلسفة هي نشاط العقل الوعي بذاته وبالعالم دون ربطها بالجهة الجغرافية أو الانتماء الحضاري يكون الشذوذ دليلاً نصح وعلامة استقلال وولادة فيلسوفـ. غير أن هذا التفسير نراه اليوم مع بعض الكتاب العرب النشطين في الفكر الفلسفي عموماً والإسلامي خصوصاً كالباحث الدكتور "محمد عابد الجابري" يعود القهقرى لأنّه جعل من الأرسطية نموذجاً للفلسفة وصاحبة العقل الكوني، ذلك أنّ هذا الباحث قسم العقل إلى عقل كوني وعقل مستقبل، أمّا العقل الكوني فهو يفيد

---

5 - دي بور : تاريخ الفلسفة في الإسلام - ص 362

العلم اليقيني الذي يفرض نفسه على الجميع فرضاً بهذه الصورة من القوة والصرامة لكونه يقوم على براهين مؤلفة من مقدمات صادقة ضرورية كليلة، أوائل تيقن بها الإنسان وحصلت معلومة للعقل بالطبع: فهو عقل يكفي نفسه بنفسه. إنه لا يحتاج إلى أصل يعطي له من خارج ليقيس عليه ما يستجد من أمور وأحوال، ولا إلى إلهام يأتيه بالمعرفة من هذه الجهة أو تلك.<sup>6</sup> أمّا العقل المستقيل فينعته تارة بالعرفان وتارة بالتصوّف. وكما يبدو من هذا التمييز، فإنّ هذا الباحث ما زال تحت تأثير الانتماءات فهو لا يستطيع فهم فكر ما إلا إذا وجد له خانة جاهزة تلائمـه فهو لا يتذوق الإبداع ولا يدرك معنى الاستقلال. وأمر الغزالـي محير، ففي أيّ خانة يمكن أن نضعـه؟ إنّ هذه الحيرة مهما كانت قوتها فإنـها لا تستطيع أن تضعـه في خانة البرهـان. إنّ الغزالـي يوجد ضمن العقل المستقيل بما أنه شدّ عن العقل الأرسطي (الكونـي)، وبلغـة الجابرـي إنّ الغزالـي جسم أزمة العقل العربي وأسسـها<sup>7</sup> فهل تحتاج بعد هذا إلى القول بأنّ انتصار العقل المستقيل في الغزالـي قد خلـف جـرحا عميقـاً في العقل العربي مازال نزيفـه يتدفق وبشكل ملموس من كثير من العقول العربية إلى الآن<sup>8</sup>.

إنّ هذا الحكم يدعو إلى العجب من عـدة وجـوه :

الوجه الأول : كيف يمكن أن نتحدث اليوم عن "العقل الكوني" بعد أن تبيـن أنّ العـقل بنـية متـبـلـلة وتـارـيخـية وأنـ المنـطـق الصـورـي ليس منـطـقـاً

6- تكوين العـقل العربي - الجابرـي - ص 244

7- تكوين العـقل العربي - الجابرـي - الفصل الحادي عشر - أزمة الأسس وتأسيـس الأرمـة.

\* راجـع موقف ابن طـفـيل من الغـزالـي في مقدمة كتاب "حيـ بن يـقطـان"

الفكر البشري كما زعم أرسطو وأيده الجابري بعد أكثر من عشرين قرنا في كتابه المذكور سابقا وإنما هو منطق اللغة اليونانية كما بينت ذلك أبحاث اللسانيات من أمثال بحوث "بنفيست"<sup>8</sup> وبحوث أنصار المنطق الرياضي أو الرمزي من أمثال بحوث "برتراند رسل"<sup>9</sup> والتي تقول صراحة ما قاله السيرافي لما حاور متى بن يونس "أنت إذن لست تدعونا إلى علم المنطق إنما تدعونا إلى تعلم اللغة اليونانية".<sup>10</sup>

والمؤسف جدا في هذا الوجه أن ما قام به عصرنا في هذا المجال والذي بدأت بذوره عند الغرب منذ ثورة الحداثة يعتبر ثورة علمية سواء في عالم اللسانيات أو في عالم المنطق وعلوم المناهج بينما يسميه الكاتب تأسيس الأزمة وقد يكون صادقا في التسمية لأن الغزالي أحدث أزمة في الأسس بل إن تفكيره أزم الفلسفة حقيقة. وتلك هي إحدى ملامح عظمة هذا الرجل إننا اليوم في البحث الإبستيمولوجي نتبع الأزمات ونحاول قراعتها لأنها محطات تحول تحدث في الفكر العلمي، وهو تحول ينقل الفكر من مستوى إلى آخر. غير أن العقلية العربية المعاصرة ممثلة في هذا الباحث يبدو أنها

<sup>8</sup>- بنفيست : مسائل في الألسنية العامة - ص 65 - يقول : "لقد كان أرسطو يعتقد أنه يحدد صفات الموضوعات لكنه لم يتم بذلك إلا بوضع كائنات لسانية ... وينتج عن ذلك أن ما يقدمه أرسطو على أنه قائمة شروط عامة وثابتة ليس إلا إسقاطا مفهوميا لواقع لساني معين"

<sup>9</sup>- ب. رسل : "مقدمة للفلسفة الرياضية" الفصل الخامس مؤسسة سجل العرب القاهرة 1962 - ص 231 تقول : "كانت الرياضة والمنطق تاريخيا نوعين من الدراسة تميزين تماما فقد ارتبطت الرياضة بالعلم والمنطق باللغة اليونانية".

<sup>10</sup>- أبو حيان التوحيدي : الإيمان والمؤانسة - الليلة الثامنة.

ما زالت متعددة على عادات الفكر السائد و يحدث فيها فزع و هلع عندما تجاهلها ملامح جديدة وأطر نظر غريبة فتتأزم دون أن تدرك أن الأزمة دليل على مرض السائد لا على فساد الآتي . إن هذا الخطأ في التقويم يجعل الغزالي في نظري الأقدر على تshireح العقل السائد في عصره والمؤسس بحق للعقل الجديد فهو بالتالي خطوة نحو الأرقى . غير أن الخطوة الأرقى بقدرتها استيعاب الخطوة الأدنى ويستحيل العكس .

الوجه الثاني : كيف يمكن قراءة أثر فيلسوف والحكم له أو عليه من خلال مصطلحات جاهزة وبنية مفهومية قائمة خارج الشبكة المفهومية التي ينجزها الفيلسوف المراد ، كأن نجعل من أرسطو مرجعاً ونموذجًا نقيس عليه الآخرين قرباً وبعداً، تماثلاً واختلافاً، فلو أخذنا مثلاً مفهوم العلم عند أفلاطون معياراً لأن المفهوم الجاهز والقائم ما استطعنا أن نفهمه ونقبل مفهوم العلم الأرسطي ، إن لحظة تأسيس فلسفة جديدة هي لحظة سقوط شبكة مفهومية كانت سائدة وانتصار شبكة مفهومية أخرى .

الوجه الثالث : إن القول بالبيان والبرهان والعرفان كما صنف "الجابري" تصنيف ممكن لكنه يقف حاجزاً دون معرفة حقيقة بالفلسفه . فللغزالى مثلاً اهتمام بالبيان والبرهان والعرفان ، نجد ذلك في كتب متفرقة أو في كتاب واحد فكيف نصنفه وهل سنفي بحق الفيلسوف أو سنفي بحق التصنيف؟

إن هذه الملاحظات دالة على أن وضع تاريخ الفلسفة الإسلامية والفكر الإسلامي عموماً ليس وضعاً جيداً سواء عند المستشرقين أو

عند غيرهم بالرغم من الخدمات الجليلة التي قدموها وذلك لأن التوجه العام محكوم بالمنهج التاريخي بعيداً عن المنهج الفلسفـي<sup>11</sup> ولو أخذنا الغزالـي مثلاً فإن المسألـة تزداد تأكـيداً وتدعـيمـاً ذلك أنـ هذا الرـجل أتعـبـ المـفـكـريـنـ قدـيـماًـ وـحـدـيـثـاًـ،ـ وـسـبـبـ تـعـبـهـ وـحـيـرـتـهـ تـسـلـحـ الغـزالـيـ بـسـلاحـ نـقـديـ صـارـمـ وـجـهـهـ إـلـىـ كـلـ أـشـكـالـ التـفـكـيرـ القـائـمـةـ فـيـ عـصـرـهـ مـنـ فـقـهـ وـكـلـامـ وـفـلـسـفـةـ وـتـصـوـفـ وـكـذـلـكـ تـلـوـنـهـ بـأـلوـانـ مـتـعـدـدـةـ تـجـعـلـ حـصـرـهـ فـيـ نـمـطـ وـاحـدـ أـمـراـ صـعـبـاـ إـنـ لـمـ يـكـنـ مـسـتـحـيلـاـ.

إنـ هـذـهـ الشـخـصـيـةـ الـمـحـيـرـةـ شـدـتـنـيـ إـلـيـهـ،ـ وـيـقـظـةـ الـوعـيـ حـتـمـتـ عـلـيـ التـسـلـلـ إـلـىـ عـالـمـهـ عـسـىـ أـنـ أـغـنـمـ بـمـعـرـفـةـ ماـ تـكـشـفـ أـمـامـيـ حـقـيقـةـ هـذـهـ الـحـيـرـةـ وـسـرـ هـذـاـ اللـغـزـ،ـ وـلـكـنـ التـعـالـمـ مـعـ الـغـزالـيـ لـاـ يـمـكـنـ أـنـ يـكـونـ فـيـ كـلـيـتـهـ وـمـنـ الـوـهـلـةـ الـأـوـلـىـ فـذـاكـ أـمـرـ شـاقـ وـالـإـحـاطـةـ بـهـ تـصـبـحـ أـكـثـرـ عـسـراـ،ـ وـلـكـنـ لـوـ أـخـذـتـهـ مـنـ جـهـةـ وـتـكـونـ تـلـكـ الـجـهـةـ مـنـ أـهـمـهـاـ،ـ رـبـماـ فـيـ هـذـهـ الـحـالـةـ أـجـدـ لـنـفـسـيـ بـابـاـ أـلـجـ مـنـهـ وـأـسـاسـاـ أـرـتـكـزـ عـلـيـ أـنـ يـكـونـ هـذـاـ اـلـأـسـاسـ رـكـيـزـةـ وـمـنـطـلـقـاـ وـنـقـطـةـ ثـابـتـةـ أـقـفـ عـلـيـهـ لـاـ أـنـ أـعـتـبـرـ الـكـلـ مـتـنـاسـيـاـ الـأـبـوـابـ الـأـخـرـىـ وـالـتـصـانـيـفـ الـمـتـعـدـدـةـ وـالـتـيـ قـالـ عـنـهـ الـمـحـقـقـوـنـ بـأـنـهـ مـنـ أـغـزـرـ مـاـ تـرـكـ فـلـاسـفـةـ الـإـسـلـامـ.<sup>12</sup>ـ وـلـمـاـ فـقـشـتـ عـنـ كـتـبـهـ وـجـدـتـ كـتـابـاـ هـوـ مـنـ آـخـرـ مـاـ صـنـفـ الـغـزالـيـ،ـ وـلـكـنـهـ

11 - ذكر على سبيل المثال الموسوعة الإسلامية وموسوعة الدين والأخلاق والموسوعة البريطانية وكذلك أعمال "بروكمان" وأعمال "بيرسون" كما لا ننسى أعمال "رينان" و"هنري كوريان" و"دي يور" ومن الأعمال الخصبة والثرية ذكر أعمال "ماسيبيون" في خصوص التصوف الإسلامي والحلاج بالخصوص، وغيرها كثير.

12 - ذكر هنا المجهود القيم الذي قام به كل من فريد جبر حول سيرة الغزالـيـ ومؤلفاته الذي نشره سنة 1954 وعبد الرحمن بدوي حول مؤلفات الغزالـيـ - القاهرة سنة 1961.

ورغم النقطة الزمانية التي يحتلها بقى الكتاب غريبا عن الدارسين على الرغم من قول الدكتور "عبد الأمير الأعسم" الذي يؤكّد بأنه لم يعد البحث في الغزالي، مفكرا وفلاسفا وفقها ومتكلما ومتصوّفا فيه طرأة الجدة والأصالة منذ عهد بعيد، ذلك لأنّ البحث الأكاديمي قد استوفى ما لهذا العملاق من حقوق عليه.<sup>13</sup> إن الباحثين على عكس "الأعسم" لم يمنحوا هذا الكتاب الاهتمام الكافي وإنما اكتفوا باستعماله استعملا محدودا وضعيفا في بعض الدراسات الخاصة بالغزالي. هذا الكتاب هو "ميزان العمل" الذي قال عنه د. جميل صليبا ود. كامل عيّاد بأنه مختصر في علم النفس وطلب السعادة التي لا تزال إلا بالعلم والعمل وبيان شرف الفعل والعلم والتعليم.<sup>14</sup>

يعتبر الدكتور سليمان دنيا والباحث حكمت هاشم من أهمّ من اهتمّ بهذا الكتاب وإخراجه للناس أمّا الأول فقام بتحقيقه وتقديمه وطبعه بدار المعارف بمصر سنة 1964 والثاني قام بترجمته إلى الفرنسية مع دراسة مصاحبة وتمهيد للفيلسوف الفرنسي لوبي ماسينيون وطبعه بباريس سنة 1945.

غير أن تصفّح هذين العملين يمكن أن يؤدي إلى الملاحظات

التالية :

<sup>13</sup>- الدكتور عبد الأمير الأعسم "الفيلسوف الغزالي" - دار الأندلس - طبعة مزيدة وملحقة - ص 7.

<sup>14</sup>- مقدمة كتاب المنقد من الضلال - ص 54.

- أولاً : أن لوبي ماسينيون اكتفى بذكر أهمية العمل الذي أقدم عليه الدكتور حكمت هاشم والمتمثل في ترجمة الكتاب وتقديمه لقراء الفرنسية.

- ثانياً : أن حكمت هاشم كتب مقدمة في ثمان وعشرين صفحة أثار فيها جملة من المسائل من أهمها موقع هذا الكتاب بين كتب الغزالى الأخرى وموقف الغزالى الحقيقى من مسألة البعث مقارنة مع موقف الفلسفه وموقف المتصوفة، أما بقية المقدمة فهي عبارة عن عرض دقيق وعميق لمعانى الكتاب غير أن الباحث المترجم اتبع في قراءته منهجا خطيا ساير فيه الكتاب صفحة صفحة وفصلا فصلا من بدايته إلى نهايته وكأنه يعرضه أو يلخصه دون توسيع كاف أو محاولة لاستئماره لمعرفة أهمية أفكاره مقارنة مع بقية الكتب ومقارنة مع غيره من الفلسفه المصنفين في نفس الغرض عدا بعض الإشارات المتسرعة، وفي الجملة كانت المقدمة خلاصة تمنح القارئ فكرة عامة عن الكتاب يمكن الاكتفاء بها إذا ما أردنا التوقف عند ظاهر القول، ولكن إعادة قراءة الكتاب والبحث والرحلة داخل أعماقه ضرورة ملحّة لمن لا يكتفى بأمر الظاهر ويسعى إلى معرفة حقيقة الأمور.

- ثالثاً : أن الدكتور سليمان دنيا اقتصر في مقدمته للكتاب على التساؤل عن إشكالية الحقيقة عند الغزالى وإذا به يتوجّل بنا في ثنائيا كتاب المنقذ من الضلال حتى أن القارئ غير المنتبه قد يعتقد أنه يتناول كتاب "المنقذ" وليس كتاب "ميزان العمل"، وذلك لأن هذه المقدمة أنت مفصلة لأغراض هذا الكتاب ومدعمة بفصول انتقاها المحقق من كتاب "الله يتجلّى في عصر العلم" كما يذكر ذلك صراحة. أما عن "ميزان

العمل" فيكتفي هذا المحقق بذكر "مفاجأة" وتحت هذا العنوان يثير مسألة البعث عند الغزالى في كتاب ميزان العمل ويستعين بموقف ابن طفيل المأخذ من كتابه "حي بن يقطان" ويردفه بنص من كتاب للغزالى عنوانه "فيصل التفرقة بين الإسلام والزنادقة"، ويختتم هذا الفصل بإعلان عجزه عن حل الإشكال يقول : "وليس لدى ما أقوله في هذا المقام بخصوص هذا التضارب سوى أن أضع بين يديك أيها القارئ نصا آخر من نصوص الغزالى في كتابه "فيصل التفرقة بين الإسلام والزنادقة"<sup>15</sup>. وفي خاتمة مقدمته يكتب فصلاً عن التصوف أثار فيه مسألة الرمز والتأويل والباطن ولكن دون عمق في القول أو قوة في التدعيم أو وضوح في الموقف، وفي الجملة كانت المقدمة عامة جدا وبعيدة عن الكتاب المطلوب بالفهم والتحليل.

وعلى الرغم من هذه السلبيات فإن عملية إظهار هذا الكتاب لقراء العربية أو لغيرهم عملية إيجابية للغاية وذات أثر بلين لا يضاهيها إلا عملية قراءة الكتاب والترحال في ربوعه والتمكّن من أغواره عسى أن يظهر لنا الغزالى بوجه لم نكن نعرفه عنه أو نجد حلاً لمسائل عديدة بقيت معلقة في شأن فلسفته وتصوفه وموافقه من خصومه.

إن كل هذه الملاحظات السابقة وغيرها - وهي التي سنتعرف عليها في ثانيا البحث - هي التي جعلتني اختار هذا الكتاب من بين بقية الكتب الأخرى والتي لا تقل أهمية عنه، غير أن هذا الاختيار مصحوب برهان حضاري وسؤال فلسفي يتعلقان بطبيعة الهوية الثقافية

---

15- المقدمة- ص 169 - من كتاب ميزان العمل تحقيق سليمان دنيا - الطبعة الأولى

1964

والنموذج الإنساني الذي يدعو إليه الغزالي، وهي مسألة تجد شرعيّة تناولها من طبيعة الواقع المعيش سواء كان هذا الواقع، الواقع الإسلامي أو الواقع الغربي لأن الإنسان الآن يعيش أزمة حضارية يمكن أن نسمّيها أزمة البحث عن النموذج الأمثل، أو أزمة سلطة النموذج:

ونحن العرب المسلمين معنيون بهذه المسألة قبل غيرنا لأننا نعيش عصر التحول من زمان القهر الاستعماري إلى زمان آخر مازالت علاماته غير ظاهرة سوى تلك المأتبية من الغرب والتي تؤكّد على ضرورة الانسياق مع النموذج الغربي القائم<sup>١٦</sup>. إن تناول هذا الكتاب الخاص بالفلسفة العملية عند الغزالي هو تناول لذواتنا الراسخة في عمق الحضارة والباحثة عن نفسها في متأهّات العالم اليوم فقد يكون هذا الكتاب، أي ميزان العمل، عالمة هداية إلى هذا أو إلى ذاك وبالاًضداد تعرّف الأشياء، ولا يضرّ شيئاً أن يكون صاحب الكتاب، الغزالي، الذي قيل عنه الكثير مدحاً وهجاءً إن لم تكن صفة الهجاء هي الغالبة. ذلك لأنّ الإنسان عدوًّا ما يجهل، ومن جهة أخرى لا يمكن أن يكون شعار طالب الحقيقة قائماً على المدح أو الهجاء.

إن مواجهتنا لهذا الكتاب تحمل إذن رهاناً فلسفياً بعيداً عن الانفعالات والأحكام المسبقة مستشرفاً على الحاضر والمستقبل ضمن رهان حضاري مصيري. وإن كان الغزالي واحداً من الفلاسفة المتتصوّفة فإن ذلك لا يتعارض مع طبيعة عصرنا القائم على العلم وفتحاته، وذلك لأنّ العصر اليوم انفتح على الآخرين ولم يعد العلم إلا

<sup>١٦</sup>- يعني المجتمع الدولي الجديد الذي يريد العالم اليوم إرساؤه بكل الوسائل (العلومة)

رؤيا من ضمن رؤى أخرى فلماذا لا تكون الفلسفة اليوم تحمل في طياتها مشروعًا حضاريًا جديداً يأخذ بنوره من الماضي السحيق ولكنه الحي في قراره أنفسنا وفي عمق شخصيتنا إذ ليس التراث للماضي أو للتاريخ وإنما التراث للأحياء لأبناء الحاضر والمستشرفين على المستقبل.

لهذه الأسباب كان الغزالى ولهذه الأسباب كان ميزان العمل. هي التفاتة إلى الماضي الساكن في أعماق نفوسنا لتبعد الذات ودفعها نحو الإبداع، إبداع عقل يريد أن يصنع لنفسه وأمته منهج تفكير خاص ورؤية خاصة كدليل على استفاقته الخاصة في خضم الحركة الفلسفية الجديدة التي يشهدها العالم اليوم بعدهما نهض من كبوته التي وضعته فيها الفلسفة الوضعية تحت تأثير التطورات العلمية. غير أن جوهر التفكير الفلسفى لم يكن يوماً بعيداً عن العلوم بمختلف فروعها الطبيعية والرياضية والإنسانية منذ أفلاطون إلى عهد غير بعيد، إذ لم تكن العلوم ذات كيان مستقل عن الكيان الفلسفى منذ اللحظة الأفلاطونية لكن سيادة القول الوضعي زماناً معيناً من تاريخ الفكر البشري أي بداية من القرن التاسع عشر جعل نظرنا يتوجه إلى العلم على أنه ذو كيان مستقلٌ ومختلف عن الكيان الفلسفى كما أن الفلسفة الوضعية <sup>17</sup> كرسَت فكرة التحول الذاتي الموجه نحو الحالة الوضعية بعد المرور من حالة الألّاهوت وحالة الميتافيزيقا وبالتالي استحالة تعايش الحالات

<sup>17</sup> يقول أ. كونت "إن تقدم العقل الفردي لا يعطينا توضيحاً فقط بل دليلاً غير مباشر على تقدم العقل العام" - الفصل الأول من الجزء الأول من كتاب الفلسفة الوضعية.

الثلاث في زمان واحد.<sup>18</sup> فلا يمكن أن يكون الموضوع في حالة وضعية ومتافيزيقية في آن واحد وإن كان يحمل بقايا وأثار واضحة من الفترتين السابقتين اللتين اجتازهما، ونتيجة لهذا القول، تدعت فكرة استقلال العلوم عن الفلسفة بمعنى تحول قضایا الفلسفة إلى قضایا العلم فأفرغت الفلسفة ولم يعد لها مبرر للوجود سوى الإحاطة بنتائج العلوم كما اختار لها ذلك "أوغست كونت" نفسه: وأصبح مؤرخو الفكر المتأثرون بالفكر الوضعي يتحدثون عن انتصارات العلم مقابل تهافت الفلسفة، لأن الفلسفة القديمة لم تصنع يقينا وإن تحدثت عنه بينما العلم صنع ذلك اليقين وكأنه الحلم الذي يتحقق، غير أن هذا التحليل يخفي في داخله تصوّرا خاطئاً للمسائل العلمية وللمسائل الفلسفية. ذلك أن الموضوع الفلسفي لم يتحول إلى موضوع علمي كما أوهمنا بذلك الوضعي، وإنما وقع تأسيس الموضوع العلمي إلى جانب الموضوع الفلسفي، ووقع الاهتمام بالجديد على حساب الآخر. أي إنّ ضعف الفلسفة منذ القرن 19 ليس مردّه الفراغ الذي أصبحت عليه الفلسفة وإنما يعود أساساً إلى تحول وجهة الفلاسفة نحو قضایا العلم ونتائجها أي أنها حالة توقف في مستوى النظر وليس غياباً لقضایا النظر، وفي هذا الصدد يعتقد "هوسرب" أن العلوم جمیعاً بما فيها كل العلوم التي ينبغي إنشاؤها وكل العلوم التي هي في حيز العمل بعد، لا تعدو أن

<sup>18</sup> يقول أ. كونت إن العقل البشري بطبيعة يستخدم في تقدمه ثلاثة مناهج للتفاسير تختلف خصائصها اختلافاً جوهرياً بل وتنقلب تقابلًا جزرياً فيما بينها وأعني بها المناهج اللاهوتية والمتافيزيقية والوضعية. ومن هنا تتبع فلسفات ثلاث أو ثلاثة نظم عامة للمفاهيم بقصد إجمال الظواهر تستعيد كل منها الآخريات - نفس المرجع.

تكون فروعاً بل وفروعاً تابعة للفلسفة وحدها لا غير.<sup>19</sup> ومن ثم فهو يصرّح بأن "الوضعية تقطع رأس الفلسفه"<sup>20</sup> وأن قضايا الفلسفه أو الميتافيزيقا هي قضايا العقل في كل مظاهره الخاصة ذلك أن العقل هو الذي يوفر صراحة الموضوع الذي تخوض فيه مباحث المعرفة (أعني المعرفة الحقيقة الأصلية أي المعرفة العقلية)، وعلم القيم الحقيقى الأصيل (أعني القيم الحق بما هي قيم العقل)، والسلوك الأخلاقي (أي حسن التصرف الحق، أعني التصرف انطلاقاً من العقل العملي). إن العقل في كل هذا عنوان للأفكار والمثل المطلقة السرمدية المتعالية على الزمن المقبولة على نحو غير مشروط.<sup>21</sup> ومن ثم تبلغ الميتافيزيقا وهي علم القضايا القصوى والعلياً مرتبة ملكة العلوم التي لا يملك إلا الذهن أن يضفي معناها الأقصى على كل المعرف، أعني معارفسائر العلوم.<sup>22</sup> فسؤال ما الإنسان وإن كان سؤالاً علمياً خاصاً بالعلوم الإنسانية مثلاً فإنه سؤال فلسفى أيضاً، ولا يضر الاشتراك في الاسم، فالفرق بين التناولين شاسع وسؤال ما الذرة يثير العلوم الفيزيائية والكيميائية ولكنه يثير أيضاً البحوث الفلسفية فالذرة في العلم ليست الذرة في الفلسفه والمادة في العلم ليست المادة في الفلسفه وكذلك شأن عديد القضايا التي يتناولها الفكر العلمي والفلسفى على حد سواء ذلك

<sup>19</sup> - هوسرل "أزمة العلوم الأوروبية" - قليمار 1976 - ص 13-14.

<sup>20</sup> - هوسرل "أزمة العلوم الأوروبية" - قليمار 1976 - ص 13-14.

<sup>21</sup> - نفس المرجع - نفس الصفحة.

<sup>22</sup> - نفس المرجع - نفس الصفحة.

أن هذا الاشتراك في الاسم أغنى الوضعية وأنصار الفكر العلمي إلى القول بأن البحث العلمية تجاوزت البحث الفلسفية والمتافيزيقية تجاوزا نهائيا لأن الفكر العلمي استطاع بفضل إمكاناته المنهجية وأدواته أن يصل إلى معرفة ما كان خفيأ أمام معارف الفلاسفة. إن وجود الفكر العلمي وتطوره وانتصاراته لا يمكن أن يكون تجاوزا للفلسفه أو تعويضا لها. إن انفجار الجزء الذي لا يتجزأ أي الذرة في العلم والتكنولوجيا ليس تصحيحا لمفهوم الذرة الفلسفى وإنما هو تأسيس لمفهوم علمي. أما الذرة بما هي مفهوم فلسفى تبقى موضوعا فلسفيا خاصا ومستقلا وبعيدا عن التناول العلمي. لا شك أن استفادة العصر الحاضر قامت على أساس ضرورة العودة إلى التأمل الفلسفى والميتافيزيقي خصوصا مثلا نجده عند "هوسرب" و"برقسون" وغيرهما فلا تعارض بين الاهتمامين بل إن المناخ المعرفي يبدو اليوم أكثر ملاءمة وخصوصية بسبب خصوبة العلوم والمعارف المعاصرة، فالفلسفه تتغذى من خارجها، وتكونها ليس تراكميا، إنها عملية هضم وتحويل ومن ثم تكون للخلية الفلسفية والنسيج الخلوي الفلسفى. واستفادة الفلسفه لا تعني أن العلم يعيش أزمة وإنما تعني أن الفلسفه خرجت من أزمتها. لقد أصبح ممكنا اليوم الحديث عن العلم والفلسفه معا دون أن نشعر بالمضائقه والحرج الذي غرسته الفلسفه الوضعية في نفوس المفكرين وهذا يمكننا من قدرات خلاقة لإبداع عوالم جديدة من جهة ولصنع الواقع المنتظر من جهة أخرى والقادر على إنجاب قدرات خلاقه لها الاستعداد الكافي لاستيعاب فلسفات الماضي التي قدفنا بها داخل إطار المعرفة اللاعلميه أو المقابل علميه، والأصح الآن أن نقول

المعرفة غير العلمية كقولنا عن العلم إنَّه معرفة غير فلسفية بمعنى التمايز وليس التفاضل أو التطور أو التقدم في خطٍّ زمنيٍّ تارخيٍّ واحدٍ ثابتٍ.

إن التفاتة إلى تاريخ الفلسفة الإسلامية من خلال هذه الزاوية الجديدة تكشف لنا أن الفلسفى بما هو نظري ميتافيزيقي اقتنى دون امتراج بالعلمى أي دون أن نسقط في المسار الوضعي. إننا نجد داخل هذا النمط الفلسفى الذى عاشت ولادته وتطوره الحضارة الإسلامية في العصر الكلاسيكي تأملات متنوعة ومتعددة تكشف بوضوح عن التميّز الذي كان عليه الفكر الإسلامي قديماً. فقد نجد بحوثاً عن النفس تتنمي إلى الميتافيزيقاً ودراسات أخرى تتنمي إلى العلم دون الخلط أو الالتفاف في التفاضل فضلاً عن الالتفاف في مأزق التغييب، ولعلَّ هذا التضاد في الفكر الموجود عند عديد فلاسفة الإسلام هو الذي جعل قراءتهم عند الكثير من القراء تسقط في فخاخ الوضعيَّة أو غيرها من المدارس التي تدعى امتلاكها لأدوات القراءة العلمية، ولكنَّ أن تقرأ تراث الفلسفة قراءة علمية شيء، وأن تقرأ فلسفياً شيء آخر، وهذا الأخير هو الغائب غالباً.

أمام هذا التصور كانت مسألة قراءة الفلسفة تثير إشكالاً عويضاً لا شكَّ أن إثارته هي الكفيلة بحله، فكيف نقرأ فيلسوفاً؟

## قول في المنهج

لا شك أن هذا الإشكال يثير قضيتين اثنتين متصلتين  
ومنفصلتين هما ما القراءة؟ وما الفيلسوف؟

أما القراءة فمتصلة بفعل الذات القارئ، وأما الفيلسوف فهو الآخر الساكن قبلة الذات القارئة. أو لنقل هما ذاتان مستقلتان ذات تردد الاتصال بذات أخرى تكون مستعدة لذلك، لأن الفعل يطلب فاعلية وقابلية، أما الفاعلية فمن الذات وأما القابلية فمن الآخر. والوسط هو القراءة، وهذا يعني أنه لا توجد قراءة إلا إذا اتصلت بذات القارئ، فهي قراءة لا تدعى براءة الفعل لأنها من حيث هي قراءة لا تستطيع أن تكون إلا متصلة بذات ما، كما يعني هذا أن القراءة فاعلة في الآخر المستعد لقبول الفعل أي الذات الأخرى التي تبدو ساكتة أمام فعل القراءة، وهي ليست كذلك لأنها تحكم في سير القراءة تحكمًا ما من حيث اختيار الموضوع وكيفية التعامل معه وبما أن الموضوع هو الفيلسوف فلا بد أن التناول لا يكون إلا فلسفيا وهذا اضطرار وليس اختياراً. أي إنه من توجيهه الذات الموضوع وليس من اختيار الذات القارئة ومن ثم تكون القراءة عملية اتصال تقوم بها ذات تدعى لنفسها الفاعلية في زعمها الأول فتتولى مغامرة النظر والكشف لتكشف في ثنايا عملها أن الموضوع هي يحكمها ويوجهها بل وفي عديد الحالات يتجرسر على إسقاطها وإرغامها على الرضوخ والإقصاء، وتلك جدلية لا يمكن معرفة مدى تماسكها إلا بممارستها والعيش داخلها ضمن تركيبة متفاعلة ينسج خيوطها القارئ وموضوع قراءته، وبالتالي فلا

توجد قراءة موضوعية عند الفيلسوف، وإن ادّعت القراءة ذلك فيعني ذلك أنها غير واعية بطبيعة ممارستها. إن قراءة فيلسوف لا تكون إلا فلسفية أي عبر تفاسير القارئ ذاته، أي ممارسة فعل التفاسير في عمل فلسي يبدو جاهزاً وكأنه صامت لا روح فيه. ولكن تفاسير الذات يخرج الأثر من صمته ليخبر عما بباطنه من إمكانيات تحاول ذات القارئ اكتشافها حسب ما تحمل هي من استعداد للكشف. ويتمثل هذا الاستعداد في مكونات الذات القارئة التي قلنا إنها لا تحمل البراءة، وهذا لا يعني أنها تحمل خيانة النص بل يعني أنها تحمل أدوات ذاتية خاصة مسكونة عنها ومصنوعة تاريخياً ومتقاعة نفسياً لتصبح مجهر نظر أو مبضع جراحة. وإذا كان المجهر يصنع موضوعه لأنّه لا يرى إلا ما هو مستعدٌ من حيث طبيعة تكوينه أن يراه، فإنَّ موضوع الدراسة يفرض استعمال مجهر معين. فلا يصح استخدام مجهر التحاليل الطبية لتحليل طبيعة الألكترون أو استعمال منشار نجارة لاستئصال ورم خبيث.

يبدو إذن أن القارئ يريد أن يكون فاعلاً حقيقياً في قراءته يخضع موضوعه إخضاعاً تاماً وكمالاً، ولكن يبدو أن القراءة تكره قارئها على اتباع نهج معين وشروط خاصة، وهذا الفراغ بين الاثنين يعكس صعوبة ممارسة القراءة أي صعوبة فاعلين متواجهين، ولكن يعكس أيضاً ثراء القراءة وتنوعها وإمكانية حدوث الاختلافات، وتبرهن على خطورة إنجازها وثراء إنتاجها وخصوصيتها. فلا توجد قراءة أمنية وقراءة خائنة، بل توجد محاولة قراءة لأنّها في الوقت نفسه اكتشاف للمنهج وللموضوع. وتلك هي مهمة الفيلسوف لما

يتفلسف ويعمل فكره في إشكاله. إنه يصنع موضوعه من خلال صناعته لمنهجه ويصنع منهجه من خلال صناعته لموضوعه. ولعل هذا الوضع هو الذي يفسر تعدد الاجتهادات واختلاف استنتاجاتها ولكن لا يفسر ادعاء البعض بأنهم أدركوا عمق الموضوع وأتوا عليه في كلّيّته، عمل كهذا يبدو مستحيلاً عند الفيلسوف المؤمن بأن ذاته تسكن تاريخها وأن ذات الآخر تسكن تاريخاً آخر، وفي نفس الوقت لا يريد أن تكون قراءته قراءة مؤرخ. إنه يريد لها أن تكون قراءة فيلسوف.

إن قراءة المؤرخ قراءة ساكنة، قراءة مطلع مكتشف، أي عمل المؤرخ يتمثل في الإطلاة على الماضي أي في اطلاع الحاضر على الماضي لفهم الماضي كما وقع، ولفهم كيفية مساهمة هذا الماضي في صناعة تاريخ هذا الحاضر، أي أن المؤرخ يعتقد أن موضوع بحثه جاهز في كلّيته ينتظر الكشف والتعرية لأنّه يضع الحواجز بينه وبين موضوعه، ماضي / حاضر. أما الفيلسوف وإن كان يسكن الحاضر فهو مدرك أن الحاضر ليس إلا مركباً معقداً بكلّ فاعليات "الماضي" وبالتالي فلا توجد حواجز زمانية بين الفيلسوف وقضيته، إن الفيلسوف حين يفكّر، يفكّر في نفسه وليس في قضية مستقلة عنه في زمان آخر غير زمانه. إنه يستبطئ ذاته قصد إخراج محرّكاتها المدفونة داخلها، فيحفر في الذاكرة الحاضرة لأنّ الماضي والمستقبل والحاضر حواجز اصطناعها للتمييز مادياً بين الأحداث فنقول هذا حدث ماض وهذا حدث حاضر وهذا مشروع مستقبل، إنه زمن رتيب يدفع بالفعل الحاضر إلى مقبرة الماضي التي تزداد تراكمًا يوماً بعد يوم ثم يحضر المؤرخ ليحفر في تلك المقابر ويكشف مدفوناتها وخباياها وكنوزها كما

تركت أو كما كانت في حاضرها الذي ضاع وانتهى ولكنها بقيت في حاضرنا مدفونة ميتة، إن الأركيولوجي يتعامل مع أموات وبالتالي فهو يفعل فيها ما يريد ويسلط عليها "الأسلحة" التي يختار فيقروها من خلالها ويدعى إدراك حقيقتها، لأنه مؤمن بصرامة أدواته وعلمية منهجه، بينما الفيلسوف يعيش زماناً نفسياً حين تفلسفه فلم يعد هناك ماض أو حاضر أو مستقبل، إن الذي يوجد حقيقة هو ديمومة الفكر التي يعيشها الفيلسوف في باطنه فتنتهي الحاجز وتسقط الأبعاد وكأنه في رحلة مع الزمان اللامحدود في الزمان المطلق، إن الأموات عنده أحيا، لهم قوة حضور، وفاعلية أقوى حتى من الأحياء الذين اعتقدوا خطأ بأن الأولين أموات لأنهم لا يرونهم بينهم ولا يعيشون داخل أبعادهم، أي أنهم حكموا على الآخرين بالموت لأن بينهم حاجزاً زمانياً نسوا أنهم صانعواه، وبالتالي فهو حاجز في الذهن وليس في الوجود إن من يتأمل النجوم يظن أنه يرى الحاضر والحق أنه يرى حضور الماضي الذي جعل الحاضر جميلاً فإذا استخدمنا مقاييس زماننا وحواجز نظرنا قلنا إنها أموات، ولا وجود لها الآن إنها أطياف دالة على أصل ميت أو محضر، وبالتالي ينخلع الجمال في عينينا وتضطرب الصورة في مخيلتنا وتتجف الحياة في عروقنا إن العلم لما يخبرنا عن "حقيقتها" كما يدعى موضوعياً إنما ينسف حاضرنا لأنه فهم الموضوعية في معرفة ذات الشيء خارج السماء وعظمة السماء كونها تعطي للحاضر وجوده وصدقه وجماله إن انتقلنا إلى السماء يخرج النجوم منها فلا نجد شيئاً فتصبح مغتربيين واهميين بأن ما نراه من الأرض ليس إلا نجوماً ميتة لا وجود لها الآن ونسى أنها نجوم

السماء لأننا في الأرض. أي إن تغيير العلاقة يحول الحاضر ويشوه  
الموجود.

إن صحّ هذا فإنّ الفيلسوف يتعامل مع الفلسفه على أنهم نجوم  
لا على أنهم أموات، على أنهم حضور دائم لا على أنهم في التاريخ،  
أي أنه يدخل معهم في حركية وجاذبية هي حركية الحياة وجاذبيتها، ولا  
يدخل إليهم نابشاً. إنه يفكّر فيهم ومعهم ولا يتأمّلهم كصور باهتة  
انتزعت منها الحياة، أي أن نتفلسّف هو أن ن فعل فعل الفلسفه لا أن  
نقول قولهم وتلك قضيتي مع الغزالى.

هل الغزالى فيلسوف حتى نجعله موضوع تفلسفنا؟

إن التصدي إلى السؤال ليس أمراً هيناً لأنّه يطلب منّا تعريف  
الفيلسوف أولًا، والتعرف على الغزالى ثانياً، والبحث عن حقيقة  
المطابقة بينهما ثالثاً. إن هذه العملية غير شرعية رغم أن منهجية  
التفكير تفرضها، لأن النتيجة التي سنصل إليها تبقى رهينة المعطيات  
التي ستنطلق منها ونسلّم بها خصوصاً عندما نريد أن نقترح تعريفاً  
للفيلسوف ولذلك فإنّ الأمر الذي يفرض نفسه علينا هو أن نبتعد عن  
هذه المناطق الجاهزة لترك العنان لعملية التفلسف نفسها تبحث عن  
نفسها وعن مفاهيمها وتعريفاتها لتكون بالتالي وجهة نظرها، أي إن  
عملية التفلسف منهج يفرض نفسه في مثل هذا العمل سواء قلنا  
عن موضوعه إنه فيلسوف أو دخيل. كما أن خاصيّة التفلسف تتسبّب  
إلى الذات الباحثة وليس إلى موضوعها لأنّه وإن كان الموضوع دينياً  
أو سياسياً أو علمياً أو غيره فإن الدراسة يجب أن تكون عندنا فلسفية.  
ومن جهة أخرى يمكن أن نلقيت قليلاً إلى آثار هذا الرجل وأعماله

التي عرّفت به، فإن أول نتائج يمكن استخراجها هو أنه رجل اهتم بدراسة مناهج التفكير ومعايير النظر، وأنه رجل حارب التقليد بكل أشكاله، ومارس النقد بكل أبعاده، أي إنه كان عقلاً مارس فعل المطرقة وعقلاً مارس فعل البناء مؤمناً بأن الحرية شرط نجاح العملين. إذا كان الأمر كما أدعى، فلم الوجه القاتم الذي يبدو عليه الغزالى عند بعض مؤرخي الفلسفة؟

يبدو أن الذين تعاملوا مع الفلسفة الإسلامية تعاملوا معها تعامل المؤرخين لا الفلاسفة. وبالتالي كانت بحوثهم وصفية واستعراضية. وقد يكتب المؤلف صفحات وهو يبحث عن نسب الغزالى الحقيقى فهو الغزالى أو الغزالى وما سبب هذه التسمية، هل تعود إلى موطنه الأصلي أم إلى مهنته أبيه. كما أن المؤرخين وإن كانوا متخصصين بموضوعية البحث كما تشترطه علمية التاريخ، فإنهم يدخلون إلى حقول الفكر الفلسفى حاملين أفكاراً ذاتية وقديماً جاهزة وتحديدات وعلامات تكون عندهم أدوات نظر وهي بالنسبة إلى الفيلسوف حواجز تحول دون النظر. فنراهم يقولون بأن صاحب "معيار العلم" عدو للعلم وصاحب "محك النظر" و"القطاس المستقيم" عدو للعقل، وصاحب "تهافت الفلسفه" عدو الفلسفه. وبالتالي فهو أشعرى متصرف يدعو إلى الموت في حين أن الفلسفه تدعو إلى الحياة. أما الذين تعاملوا مع الغزالى تعاملًا مدحياً فهم أيضًا كانوا مؤرخين ولم يكونوا فلاسفة ولكنهم وجدوا فيه شيئاً من أنفسهم فأعلوا من شأنه ورفعوا مقامه. وسواء مدحنا أم هجينا، فإن الدراسة الفلسفية لها هدف آخر تריד تحقيقه إذا ما أرادت دراسة فيلسوف. إنها لا تدرسه لتتعرف عليه

فحسب، بل تدرسه لتكشف عن وحدة الفكر الساكن في طيات الكتب والمجلدات، وطبيعة المشروع الذي رام الفيلسوف تحقيقه، بل والدخول معه في نفس إشكالياته وقضاياها ومشاركته فعل التفكير والنقد. وكأنَّ المتفلسف طرف في المسألة. إن مشروعنا يتحدد في ضرورة فهم أو تفهم فلسفة الغزالي بالمعنى الذي حده "ديلتاي" والذي يقوم على النفاذ إلى داخل الخطاب أو الظاهرة قصد إدراك المعنى الثاوي في باطنها ولا يكون هذا النفاذ ممكناً إلا "بالتفهم". وهو لا يعني مجرد التأمل، وإنما يقوم على التعاطف بالتعايش أو المشاركة الوجدانية. فإن تفهمه هو أن نعرف ما يجرّبه شخص ما من خلال ما يقيمه من تجارب، ولكي ينجح هذا التعاطف يجب أن يكون للمتفهم ما يمكنه من الدخول إلى عالمه ومشاركته تجربته. إن دور الباحث إذن يتحدد في التفهم عن طريق رؤية مباشرة لما عليه موضوع ما. والمعنى هو ما يدركه التفهم. حدد "ديلتاي" هذا المعنى بقوله : "التفهم هو الاسم الذي يطلق على العملية التي تصبح بها الحياة العقلية معروفة من ثنياً تعبيراتها المعطاة للحواس".<sup>23</sup> كما تتحدد غايات هذا الأسلوب وأهدافه في النظر في فتح باب التفلسف والإبداع من جديد والخروج من باب التقليد والاتباع، إن هدفنا أن تكون تلميذ بحق لهؤلاء الفلاسفة. وإنما نكون تلاميذهم بحق حين نكيف بحثنا مع طبيعة المواضيع فنتصرف إزاء علمنا تصرّفهم إزاء علمهم.<sup>24</sup> إن هذا الأسلوب هو نفس الأسلوب الذي

<sup>23</sup> - فيلهaim ديلتاي : أفكار في علم نفس وصفي وتحليلي ورد في كتاب "في عالم الفكر" 1947 - P.1501851 Ed. Aubien

<sup>24</sup> - راجع : الموضعية في العلوم الإنسانية - د. صلاح فقصوة - ص 167 - 187 .

مارسه الفلسفة تحت أسس التأويل الذي يمكن تحديده بالمعنى الرشدي الذي ذكره في فصل المقال : "معنى التأويل هو إخراج دلالة اللفظ من الدلالة المجازية إلى الدلالة الحقيقة من غير أن يخل في ذلك بعادة لسان العرب في التجوز من تسمية الشيء بشبيهه أو بسببه أو لاحقه أو مقارنه أو غير ذلك من الأشياء التي حدّدت في تعريف أصناف الكلام المجازي<sup>25</sup> .

وقد حدد الجرجاني في "التعريفات" التأويل بأنه "في الأصل الترجيع" وفي الشرع صرف اللفظ عن معناه الظاهر إلى معنى يحتمله إذا كان المحتمل يراه موافقاً بالكتاب والسنة<sup>26</sup> . إن التأويل إذن هو الخروج من الظاهر إلى الباطن أو العبور إلى الباطن أي إلى الحقيقة التي لها مظهر تظهر عليه وعلامة تدل عليها نستعملها للجواز والعبور إليها في ذاتها وخفائها فكأنه "لا علم إلا بما هو خفي" . والعلم الحقيقي هو الذي استطاع الوصول إلى الخفي فيكشفه، مثلاً عرفة الغزالى نفسه في المنفذ حين قال : "إن العلم هو اليقين وهو الذي ينكشف فيه المعلوم انكشفاً لا يبقى معه ريب..." إن اكتشاف المعلوم هو العلم اليقيني وإنكشفه لا يكون إلا بإبعاد الغطاء عنه وتلك مهمة تأويليه لا تخلو من مخاطر تدعوه إلى المغامرة مقتدين بالغزالى ذاته حين قال : "ولم أزل في عنفوان شبابي.. أفتح لجة هذا البحر العميق

<sup>25</sup> - ابن رشد : فصل المقال : المطبعة الكاثولوكية بيروت 1961 - ص 35.

<sup>26</sup> - الجرجاني : التعريفات - دار الكتب العلمية - بيروت - 1968 - ص 50.

وأخوض غمرته خوض الجسور لا خوض الجبان الحذور وأتوغل  
في كل مظلمة وأتهم على كل مشكلة وأقتحم كل ورطة...<sup>27</sup>

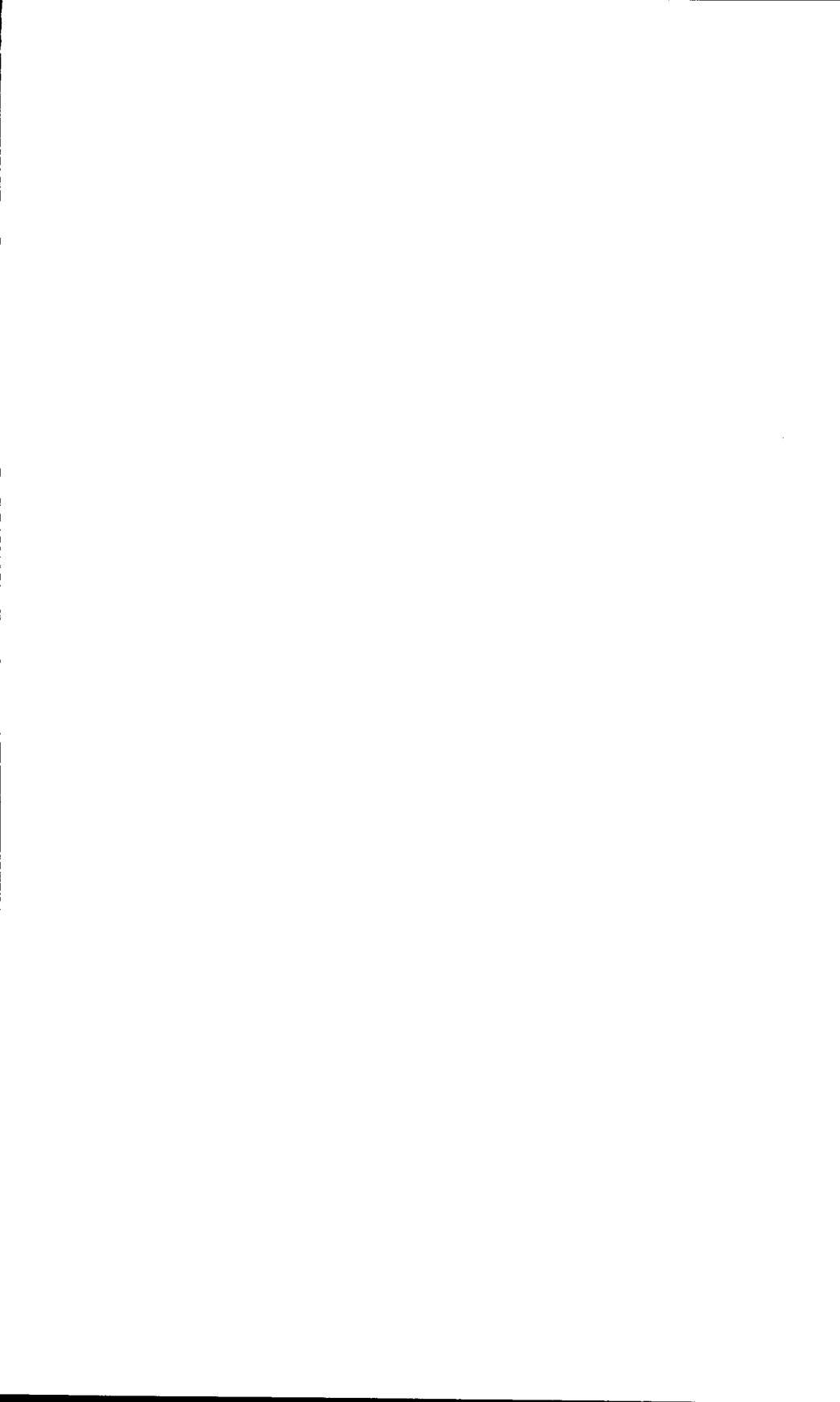
إنه لا سبيل إذن إلا الدخول في عالم الغزالي المتوع  
والخصب ومشاركته همومه وقضاياها ومعايشته اضطرابه وقلقه  
وسكونه واطمئنانه علينا نقتبس من نور تجربته ما به ينير سبيلنا ويفتح  
بصائرنا ويصبح شأننا شأن من قال عنه الغزالى في الميزان : "وستعلم  
في عاقبة أمرك ظلم قائدك فلا خلاص إلا في الاستقلال".

خذ ما تراه ودع شيئاً سمعت به \* في طالع الشمس ما يغريك عن زحل  
ولم لم يكن في مجاري هذه الكلمات إلا ما يشكك في اعتقادك  
الموروث لتنتب للطلب فناهيك به نفعاً إذ الشكوك هي الموصلة إلى  
الحق فمن لم يشك لم ينظر ومن لم ينظر لم يبصر ومن لم يبصر بقي  
في العمى والضلال نعود بالله من ذلك وصلى الله على سيدنا محمد  
<sup>28</sup> وعلى آله وصحبه وسلم .

---

<sup>27</sup> - الغزالى - المنفذ - ص 79

<sup>28</sup> - الغزالى - ميزان العمل - ص 137



## التمهيد

# موقع ميزان العمل في مؤلفاته الغزالي

حدّ الغزالى حقيقة كتاب "ميزان العمل" وموقعه بين مؤلفاته في مطلع الكتاب ذاته بقوله "لما كانت السعادة التي هي مطلوب الأولين والآخرين لا تطال إلا بالعلم والعمل وافتقر كل واحد منها إلى الإحاطة بحقيقة ومقداره ووجب معرفة العلم والتمييز بينه وبين غيره بمعايير وفرغنا منه وجب معرفة العمل المسعد والتمييز بينه وبين العمل المشقي فافتقر ذلك أيضا إلى ميزان"<sup>١</sup>.

نفهم من هذا التحديد أن الغزالى يعطي أهمية كبرى للمعايير والموازين لتحقيق السعادة التي هي مطلوب الأولين والآخرين ويمكن أن ندعم هذا التحديد الذي انطلق منه الغزالى في مطلع كتابه بنظرة عامة إلى بعض تأليفه التي تخبرنا عبر تناسقها المنطقي على وضوح الأسلوب

<sup>1</sup> - ميزان العمل - ص 5 - دار الكتاب العربي 1983

الذي يسير عليه الغزالى منذ كتابه مقاصد الفلسفه ذلك أن الغزالى في هذا الكتاب قدم "كلاما وجيزا مشتملا على حكاية مقاصدهم من علومهم المنطقية والطبيعية والإلهية من غير تمييز بين الحق منها والباطل"<sup>2</sup>. إن "مقصود الكتاب" حكاية مقاصد الفلسفه وهو اسمه<sup>3</sup> أي إن ما أورده لا يتجاوز سبيل الحكاية مهملا مرسلا من غير بحث عن الصحيح منه وال fasid<sup>4</sup>. لكن هذا العرض ليس إلا مقدمة لعمل طويل ومشروع فلسفى ضخم وضع له الغزالى تخطيطا واضح المعالم دقيق الخطوات يحتل فيه الكتاب الأول أي "مقاصد الفلسفه" مرتبة المقدمة حيث يقول الغزالى : "أما بعد فإنك التمسك كلاما شافيا في الكشف عن تهافت الفلسفه وتناقض آرائهم ومكامن تلبسهم وإغواائهم ولا مطعم في إسعافك إلا بعد تعريفك مذهبهم وإعلامك معتقدهم فإن الوقوف على فساد المذاهب قبل الإحاطة بمداركها محال بل هو رمي في العمایة والضلال"<sup>5</sup> كما يوضح الغزالى في مقدمته هذه أصول مشروعه الفلسفى ومرتكزاته وقد حدتها في "العقل" و"الحق" وهاتان الكلمتان دالتان على أن الغزالى يعتمد نفس الأداة التي يعتصم بها الفلسفه ويرمى إلى نفس الغاية أي إن العقل أو أن المنهج العقلى عامل مشترك بين الفلسفه والغزالى وأن الحق هدف مشترك بينهم أيضا وبالتالي فإن موطن الخلاف لا يتجاوز حد التهافت والتناقض أي أن الممارسة

<sup>2</sup>- مقاصد الفلسفه - ص 31 - تحقيق د. سليمان دنيا - دار المعارف بمصر - سلسلة ذخائر العرب 1960

<sup>3</sup>- نفس المرجع - ص 31 - تحقيق د. سليمان دنيا - دار المعارف بمصر.

<sup>4</sup>- نفس المرجع - ص 32 - تحقيق د. سليمان دنيا - دار المعارف بمصر.

<sup>5</sup>- نفس المرجع - ص 31 - تحقيق د. سليمان دنيا - دار المعارف بمصر.

التي بدأها بالمقاصد وثناها بالتهافت هي التي أفضت إلى ضرورة الحديث عن المعايير والموازين لأن الغزالي اكتشف ومنذ حديثه في المقاصد أن "الحق مشوب بالباطل والصواب فيها مشتبه بالخطأ فلا يمكن الحكم عليها بغالب ومغلوب"<sup>6</sup> لذلك لا بد من ميزان قادر على التمييز والضبط ووضع الخط الفاصل بين الحق والباطل والصواب والخطأ. جاء في "معيار العلم" فلما كثر في المعقولات مزلة الأقدام ومثارات الضلال ولم تتفكر مرأة العقل يكدرها عن تخليطات الأوهام وتلبيسات الخيال ربّنا هذا الكتاب معيارا للنظر والاعتبار وميزانا للبحث والافتكار وصفلا للذهن ومشحذا لقوة الفكر والعقل ... فكل نظر لا يتزن بهذا الميزان ولا يعار بهذا المعيار فاعلم إنه فاسد العيار غير مأمون الغوايل والأغوار"<sup>7</sup> وقد نعت الغزالي هذا المعيار بالقسطاس المستقيم<sup>8</sup> في بعض مؤلفاته و"محك النظر" في بعض أخرى: إذا كانت هذه هي خطوات الغزالي فإن إقرارنا بأن الغزالي لا يمكن أن يكون إلا فيلسوفا إقرار له ما يبرره اعتمادا على طبيعة القول الفلسفية ذاته لما هو قول يقوم على العقل ويهدف إلى الحق ويشترط عدم الواقع في التناقض داخل أرضية حرة ارتفعت عن حضيض التقليد إلى يفاع

<sup>6</sup>- نفس المرجع - ص 32 - تحقيق د. سليمان دنيا - دار المعارف بمصر .

<sup>7</sup>- معيار العلم - ص 60 - تحقيق د. سليمان دنيا - دار المعارف بمصر - طبعة ثانية 1969.

<sup>8</sup>- جاء في القسطاس - ص 42 - دار المشرق بيروت 1983 : "قلت أزنها بالقسطاس المستقيم ليظهر لي حقها وباطلها ومستقيمها ومائلها" .

"الاستصغار"<sup>9</sup> وهي أرضية كان الغزالى قد تحقق من قيمتها منذ عهد سن الصبا كما حدثنا في المنفذ "وقد كان التعطش إلى درك حقائق الأمور دأبى ودينى من أول أمري وريغان عمري غريرة وفطرة من الله وضعنا في جبلتي لا باختياري وحيلتي حتى انحلت عنى رابطة التقليد وانكسرت على العقائد الموروثة على قرب عهد سن الصبا".<sup>10</sup> إذا كان كتاب "مقاصد الفلسفه" مقدمة مشروعه الذي لا يهدف إلى ضرب الفلسفه وإنما يهدف إلى إدراك غاية "العلوم وأسرارها"<sup>11</sup> فإن هذا المشروع لا يتحقق إلا بممارسة نقدية لطبيعة العلم المبثوث بين الفلسفه وأتباعهم وبين الفرق المختلفة التي تدعى كل واحدة منها امتلاكها للحقيقة "فكل فريق يزعم أنه الناجي وكل بما لديهم فرحون"<sup>12</sup> إن هذه الممارسة النقدية التي يزعم الغزالى إنجازها في كتابه "تهافت الفلسفه" يحاكي فيها طبيعة الممارسة الفلسفية التي أخذها الغزالى عن اليونان أنفسهم وكل الفلسفه الذين آمنوا بالتدبر والتفكير الحر والمنهجي ولعل أرسطو أفضل مثال يمكن الإشارة إليه عندما

<sup>9</sup>- المنفذ - ص 77 - تحقيق د. جميل صليبا ود. كامل عياد - دار الأندرس للطباعة والنشر - 1987.

<sup>10</sup>- المنفذ - ص 81 - تحقيق د. جميل صليبا ود. كامل عياد - دار الأندرس للطباعة والنشر - 1987

<sup>11</sup>- المنفذ - ص 77 - تحقيق د. جميل صليبا ود. كامل عياد - دار الأندرس للطباعة والنشر - 1987

كما ورد في نفس الكتاب وبصفحته 83 قوله : "إنما مطلوبى العلم بحقائق الأمور"

<sup>12</sup>- المنفذ - ص 78

تولى نقد نظرية أستاذه أفلاطون والقائلة بالمثل<sup>13</sup> إن هذه السنة التي سنها أرسطو عندما وقف من أستاذه موقفاً نقياً نجدها حاضرة وجلية في مواقفه الأخرى من الفلاسفة والمفكرين الذين سبقوه سواء مع هيرقليط وبرمنيد وديمقرطي أو مع السوفسطائيين بل إن هذه المواقف هي التي صنعت أرسطو الفيلسوف كما صنعت قبله أفلاطون وسocrates الذي لقب "بالرّعاعة" وكما ستصنّع غيره من الفلاسفة الذين ملؤوا الدنيا بكتاباتهم وانتقاداتهم التي رمز إليها "نيتشة" بالمطرقة كما كان قد سماها أفلاطون قبله بالدّحش الذي يسبق كل تأسيس. إن الفيلسوف عند أرسطو هو الوحيد القادر على الانتصار إلى جانب الحق ودّحش الخطأ ومواجهته بل هي أبرز صفة يمكن أن نصف بها الفيلسوف أي الشجاعة على قول لا ولذلك قلنا إن الغزالي في مشروعه كان فيلسوفاً صميماً وجه نقد لل فلاسفة كما أوضح في كتابه "تهافت الفلسفه" أو في كتابه "مقاصد الفلسفه" أي إن عمله لم يكن موجهاً إلى الفلسفه ذاتها وإنما كان كل من نقد الفلسفه خرج من الفلسفه ألم تكن قيمة سocrates في مواجهته لل سوفسطائيين وكذلك أفلاطون، وأرسطو في مواجهته لأفلاطون، وعن المحدثين تكمن قيمة ديكارت في مواجهته لل فلاسفه

<sup>13</sup> جاء في كتاب "علم الأخلاق إلى نيقوماوس" لأرسطو الكتاب الأول الباب الثالث الفقرة الأولى : "ربما يكون ملائماً أن تدرس الخير في معناه العام فندرك إذن المعنى المضبوط الذي يفهم من هذه الكلمة. ومع ذلك فإني لا أخفي أن بحثاً من هذا القبيل يمكن أن يكون بالنسبة لنا من الحرج بموضع ما دام أن مذهب المثل قد وضعه أشخاص أعزاء علينا ولكن لا شك في أنه سيعلم وسيرى كواجب حقيقى من جانبنا أننا لصالح الحق ننتقد حتى آراءنا الخاصة، خصوصاً ما دمت أدعى أنني فيلسوف وعلى هذا فبين الصداقة وبين الحق اللذين هما كلامهما عزيز على أنفسنا نرى فرضاً أن نؤثر الحق".

المدرسيين وقيمة كانط في مواجهته لديكارت وقيمة هيقل في مواجهته لكانط وماركس في مواجهته لهيقل... إن قيمة عمل الفيلسوف تتحدد أولاً بمدى صدق ما يعرف عن الفلسفه السابقين وتحدد ثانياً بقوة النقد وعمقه الذي يسلطه عليهم ويتحدد ثالثاً بقوة اليقين الذي يؤسسه بدليلاً للأقوال الأولى التي سبق دحضها وإبراز تهافتها، في هذا المعنى ينخرط عمل الغزالى بل إن الغزالى كان في كل خطواته واضحاً مجتبى الخلط، وهدف المقاصد غير هدف التهافت يقول الغزالى في التهافت : "فَلَمَا رأَيْتَ هَذَا الْعَرْقَ مِنَ الْحَمَّاقَةِ نَابِضًا عَلَى هُؤُلَاءِ الْأَغْبَيَاءِ انتَدَبْتَ لِتَحرِيرِ هَذَا الْكِتَابِ رَدًا عَلَى الْفَلَسْفَهِ الْقَدِيمِ مِنْ بَيْنِ تَهَافِتِ عَقِيدَتِهِمْ وَتَنَاقُصِهِمْ كُلَّ مِنْهُمْ فِيمَا يَتَعلَّقُ بِالْإِلَهَيَاتِ كَاشَفًا عَنْ غُوَائِلِ مَذَهَبِهِمْ وَعُورَاتِهِ الَّتِي هِيَ عَلَى التَّحْقِيقِ مَضَاحِكُ الْعَقَلَاءِ وَعِبْرَةٍ عَنِ الْأَذْكِيَاءِ"<sup>14</sup> ثم يحدد الغزالى هؤلاء الفلاسفة في شخصية الفارابي وأبن سينا لأنهما اعتمدما في فلسفتها على قول أرسطو الذي كان قد رد على أستاذة أفلاطون ولذلك يوضح الغزالى هدف الكتاب بقوله : "فَلَيَعْلَمُ أَنَا مُقتَصِرُونَ عَلَى رَدِّ مَذَاهِبِهِمْ بِحَسْبِ نَقْلِ هَذِينِ الرَّجُلَيْنِ كَيْ لَا يَنْتَشِرَ الْكَلَامُ بِحَسْبِ انتِشَارِ الْمَذَاهِبِ"<sup>15</sup> أما الدافع وراء هذا النقد فقد حدد الغزالى بقوله : "أَمَا بَعْدَ فَقَدْ رَأَيْتَ طَائِفَةً يَعْتَقِدُونَ فِي أَنْفُسِهِمْ التَّمَيِّزَ عَنِ الْأَتْرَابِ وَالنَّظَرَاءِ بِمَزِيدِ الْفَطْنَةِ وَالذِكَاءِ قَدْ رَفَضُوا وَظَانَفُوا

<sup>14</sup>- تهافت الفلسفه - ص 75 - تحقيق د. سليمان دنيا - الطبعة السادسة - دار المعارف - 1980.

<sup>15</sup>- تهافت الفلسفه - ص 78 - تحقيق د. سليمان دنيا - الطبعة السادسة - دار المعارف - 1980.

الإسلام من العبادات واستحرروا شعائر الدين<sup>١٦</sup> إلى أن يقول وإنما مصدر كفرهم سماعهم أسماء هائلة كسراط وبقراط وأفلاطون وأرسسطوطاليس وأمثالهم...<sup>١٧</sup>

يتضح أن كتاب "تهافت الفلسفه" حكمته أسباب وظروف لا تخرج عن الإطار المعرفي الذي كان عليه العصر آنذاك ذلك أن ابستيمية العصر وحسب شهادة الغزالى موسومة بالثقافة الفلسفية التي طغى تأثيرها وانتشر إلى درجة أن عامة الناس أصبحوا منساقين وراءهم متبعين لأصولهم وفروعهم مقلدين غير مجتهدين "لا مستند لكتفه غير تقليد سماعي إلغي"<sup>١٨</sup> إن هذا الانتشار للثقافة الفلسفية جعل الناس يخلطون ولا يميزون بين يقين العلوم الحسابية والمنطقية وظنون العلوم الإلهية وسيكون هذا الانتشار الواسع للفكر الفلسفى وهذا الخلط والغموض وهذه السلبيات المترتبة عنه السبب المباشر والداعع إلى جعل الكتابة الفلسفية مع الغزالى تتخذ توجهاً جديداً يميز فيه بين ثلاثة أشكال من القول "القول البرهانى والقول الخطابي والقول الجدلی" وذلك حسب التصنيف الذى أورده الغزالى والذى استقاہ حسب قوله

---

<sup>١٦</sup>- تهافت الفلسفه - ص 73 - تحقيق د. سليمان دنيا - الطبعة السادسة - دار المعارف - 1980.

<sup>١٧</sup>- تهافت الفلسفه - ص 74 - تحقيق د. سليمان دنيا - الطبعة السادسة - دار المعارف - 1980.

<sup>١٨</sup>- تهافت الفلسفه - ص 73 - تحقيق د. سليمان دنيا - الطبعة السادسة - دار المعارف - 1980.

من القرآن الكريم<sup>19</sup> "إن الحكمة إن غذى بها أهل الموعظة أضرت بهم كما تضر بالطفل الرضيع التغذية بلحם الطير والمجادلة إن استعملت مع أهل الحكمة اشماروا منها كما يشترط طبع الرجل القوي من الارتصاع بلبن الآدمي وإن من استعمل الجدال مع أهل الجدال لا بالطريق الأحسن كما تعلم من القرآن كان كمن غذى البدوي بخبز البرّ وهو لم يألف إلا التمر".<sup>20</sup>

وهكذا يتدعّم قولنا عن حقيقة مشروع الغزالى الفلسفى بأنه عمل متكامل ومتّوّع بدأ بالمقاصد وثّنى بالتهافت الذى كان رداً على ما ورد بالمقاصد ولكن سوء الفهم يمكن أن يطرأ على كل من يتناول كتاب تهافت الفلسفه فرأى الغزالى ضرورة كتابة "معيار العلم" الذى حدد له باعثين الأول خاص بطبيعة العلم وأنه يفرض معرفته بطرق الفكر والنظر وتتوير مسالك الأقىسة والعبير ليكون المعيار بالنسبة إلى العلم كالعرض بالنسبة إلى الشعر أما الثاني فهو "الاطلاع على ما أودعناه كتاب تهافت الفلسفه" فإنّا ناظرناهم بلغتهم وخطبناهم على

<sup>19</sup>- جاء في القسطاس المستقيم قول الغزالى : "أما ميزان الرأى والقياس فحاشى الله أن اعتص به، فذلك ميزان الشيطان ومن زعم من أصحابي أن ذلك ميزان المعرفة فأسأل الله تعالى أن يكفي شره عن الدين فإنه للدين صديق جاحد وهو شر من عدو عاقل ولو رزق سعادة مذهب التعليم لتعلم أولاً الجدال من القرآن حيث قال تعالى "ادع إلى سبيل ربكم بالحكمة والموعظة الحسنة وجادلهم بالتي هي أحسن" وعلم أن المدعو إلى الله بالحكمة قوم، وبالموعظة وبالجادلة قوم" - ص 40 - طبع دار المشرق - بيروت.

<sup>20</sup>- القسطاس المستقيم - ص 42 - طبع دار المشرق - بيروت.

انتبه إلى معنى الرأى هنا وأنه ليس العقل.

حكم اصطلاحات فهذا أحسن الاباعثين والأول أعمهما وأهمهما<sup>21</sup> إن "معيار العلم" بهذا المعنى وإن كان أداة أساسية لفهم "تهافت الفلسفه" فإنه ميزان للبحث والافتكار وصيقل للذهن ومشهد لقوة الفكر والعقل وهذه الغاية هي التي نعتها الغزالى "بالأهم" لأنها ستصاحب بناء صرحه الفلسفى الذى يجمع عالم الغيب والشهادة الميتافيزيقى والفيزيقى وغيرهما في وحدة مسكونة بالتنوع ومحكومة بميزان يعتقد الغزالى أنه الميزان الذى وضعه الله اعتمادا على قوله تعالى : "الرحمن علم القرآن خلق الإنسان علمه البيان... والسماء رفعها ووضع الميزان ألا تطغوا في الميزان وأقيموا الوزن بالقسط ولا تخسروا الميزان"<sup>22</sup> وفي هذا الصدد يقول الغزالى "واعلم يقينا أن هذا الميزان هو ميزان معرفة الله وملائكته وكتبه ورسله وملكه وملكته"<sup>23</sup> ولذلك كان العلم الحقيقى عند الغزالى هو العلم باله وصفاته وملائكته وكتبه ورسله والعلم بالنفس وصفاتها والعلم بملكت السماوات والأرض وغيرها أي جملة العلوم النظرية التي لا تختلف باختلاف الأعصار والأمم. ذكر الغزالى حقيقة هذا العلم في كتابه "ميزان العمل" في قوله : "وذلك يرجع إلى العلم باله وصفاته وملائكته وكتبه ورسله وملكت السماوات والأرض وعجائب النفوس الإنسانية والحيوانية من حيث أنها مرتبطة بقدرة الله عز وجل لا من حيث ذواتها"<sup>24</sup> وإن هذا

<sup>21</sup>- معيار العلم - ص 60 - تحقيق د. سليمان دنيا - دار المعارف بمصر - طبعة 2 - 1969

<sup>22</sup>- سورة الرحمن - 1 - 4 - 7 - 9 -

<sup>23</sup>- القسطاس المستقيم - ص 43 - دار بيروت - 1983

<sup>24</sup>- ميزان العمل - ص 37 - دار الكتاب العربي - بيروت - 1983

العلم المتصف بالثبات غير الخاضع لصروف الدهر والزمان هو العلم الإلهي أو الميتافيزيقي الذي يخضعه الغزالى لفعل العقل والتعقل ولمعايير المنطق وموازينه منسجماً في ذلك مع ما أورده في كتابه "تهافت الفلسفة" حيث كشف تهافهم وتناقضهم في الأمور الإلهية حيث تساهلوا غاية التساهل ولم يوفوا بالشروط التي وضعوها في منطقهم وليس متناقضاً كما يشاع عند جل من تناول الغزالى بالبحث والتمحيص ذلك أن نقد الفلسفة موجه إلى الموضوع الإلهي وإلى تناقض الفلسفة في استخدامهم للمنطق أي أن الغزالى لم يرفض استخدام العقل في العلوم الإلهية ولكنه رفض الاضطرابات والتناقضات التي وقعوا فيها وبالتالي العقائد التي بنوها وأشاعوها بين الناس وكما يوجز الغزالى ذلك في المنفذ بقوله : "أما الإلهيات ففيها أكثر أغاليطهم، مما قدروا على الوفاء بالبرهان على ما شرطوه في المنطق ولذلك كثر الاختلاف بينهم فيها"<sup>25</sup> فإن طبيعة ممارسته الفلسفية بلغت ذروتها بكتابه معيار العلم غير أن هدف هذه الممارسة لم يتحقق بعد لأنه يفتقر إلى الوجه الثاني للعلم ألا وهو العلم العملي ذلك أن العلم ينقسم إلى علم نظري وعلم عملي وكما أنه وضع للعلم النظري معياره وقسطاسه ومحكّه، فإن العلم العملي بحاجة إلى ميزان يناسبه وهذه الحاجة تفطن لها الغزالى وأفرد لها كتاباً خاصاً متمماً بها حلقات صرّحه ووضعاً بصورة واضحة ونهائية ومتينة أسس بنائه الذي يرنو إلى تحقيق السعادة التي لا يمكن الوصول إليها إلا بالعلم

<sup>25</sup>- المنفذ من الضلال - ص 106 - تحقيق د. جميل صليبا ود. كامل عياد دار الأندلس . 1981.

والعمل ولذلك يذكر الغزالى في مطلع كتابه "ميزان العمل" ضرورة هذا الكتاب وأهميته بعد ما فرغ من تصنيف "معيار العلم"<sup>26</sup>.

إن ما سبق تقادمه حول حقيقة بناء الغزالى الفلسفى يمكن تحديده على الوجه التالى : بناء الأداة وهي العقل وتحقيق هدف التعقل وهو الحق وغاية التعقل العمل وغاية العمل السعادة. ولا يمكن أن تكون هذه الدائرة تامة إلا بعد إقامة نقد صارم وبلغ لل الفكر القائم بعد توضيحه وتبيينه وهكذا يكون بناء الغزالى الفلسفى يحمل وجهين متقابلين وجه نقدى ووجه تأسيسى، أما الوجه النقدى فيحمل مرحلتين : مرحلة التوضيح والتقديم (كتاب مقاصد الفلسفة) ومرحلة الدحض والنسف (كتاب تهافت الفلسفه)، وأما الوجه التأسيسى فيحمل أساسين : الأول نظري (كتاب معيار العلم) والثانى عملي (كتاب ميزان العمل). فيكون تفاسير الغزالى موجها نحو المضمون والمنهج في مستوى النقد لكنه في مستوى التأسيس يؤكّد على المستوى المنهجي لخطورته وأهميته وبالتالي يمكن أن نفهم مواقف الغزالى في بقية كتبه اعتماداً على هذا التحديد. ومن جهة أخرى يجب التتبّع إلى طبيعة تفكير الغزالى وممارسته الفلسفية في وجهيها النقدى والتأسيسى، هذه الطبيعة التي تأخذ بعين الاعتبار طبيعة الإنسان الذي تتفاعل فيه الخيالات والأوهام والأفكار وتؤثر فيها التربية والجبلة، كما تأخذ بعين الاعتبار طبيعة المجتمع عموماً حيث نجد فيه العاقل الحكيم والبسيط الساذج، من بينهما من وقع بالجدال والمناظرة فلم يطمئن إلى عامة الناس ولم يحقق درجة الحكمـة فهو في موقع بين بين لا من هؤلاء ولا من أولئك

---

<sup>26</sup>— ميزان العمل - ص 5 دار الكتاب العربي - 1983.

ووصيلة هذا القول أن الغزالى في كتاباته الفلسفية سواء كان ناقداً أو عارضاً أو مؤسساً يستحضر في ذهنه ثلاثة شروط أساسية وهي طبيعة المتنقى وطبيعة المنهج وهدف هذا الانتباه تحديد وجه الحقيقة وحقيقة اليقين.

إن تأملنا لكتاب "ميزان العمل" يدخل إذن داخل هذا الزخم المعرفي/المنهجي الذي أقامه الغزالى فكأننا داخل هذا الكتاب أمام لبنة أخيرة في مشروعه التي لا يمكن أن نحدد مكانها ومكانتها إلا بالنظر إلى طبيعة بنائه وطبيعة الدور الذي أعطاه الغزالى لهذا الكتاب فهل هو كتاب في الأخلاق على غرار كتاب أرسسطو أو كتاب مسكويه أو هو كتاب في العلوم النفسية أو في العلوم السياسية. لا يمكن في هذا المستوى تحديد طبيعة هذا الكتاب ولكن المسلم به أيضاً أنه كتاب في الفلسفة العملية التي تفترض علماً بالفلسفة النظرية. فما هو وجه العلاقة القائمة بين العقلي والعملي في فلسفة الغزالى من خلال "ميزان العمل"؟ وما هي رؤيته للعالم وللإنسان حسبه؟ ولبيان هذا الإشكال لا بد من التعرف على طبيعة النفس والعقل وفيها ندرك ولادة الذات وتأسيس العلم وتأسيس العمل وضمن العقل العملي يجب التعرف على طبيعة العلم العملي ومن خلاله تبرز ملامح الفلسفة الأخلاقية والنفسية لنتهي إلى مناقشة أساس الأخلاق ودور التربية والتعليم لنتخلص إلى غاية فلسفة الغزالى في هذا الكتاب، ألا وهي قوله في السعادة. ومن خلال تحليل معنى السعادة يبرز موقف الغزالى من الحضارة والإنسان والعالم مع تقييم هذه الرؤية اعتماداً على بعض الرؤى المعاصرة لنسنن في الأخير مدى حضور الغزالى اليوم في العلم والعمل.

# الباب الأول: فلسفة النظر (في النفس والعقل)

## الفصل الأول : ولادة الذات

كيف يصبح الدين مشرع السؤال وكيف يصبح المتدين محباً للسؤال حاثاً عليه؟ وإذا كان السؤال أصل الحكمة فإن السؤال عن المبدأ أو العلة الأولى والسبب الأقصى يمثل الحكمة الأولى والطريق نحو الخير الأسمى<sup>1</sup> وإذا كانت الدهشة عند اليونان الاباعثة الأولى على التفاسف وطلب الحكمة<sup>2</sup> فإن الدين عند الغزالي هو الاباعث الأول على التفكير، وليس التفكير هنا رياضة ذهنية لا غاية لها ولا هدف وإنما القصد منه طلب الحق وتمييزه عن شبيهه والحكم على المذاهب والفرق بعد إدراك جوهرها وفحص حقيقة علمها فإن الحق ليس مبثوثاً في ثانيا الدين وإنما هو كامن داخل الفرق واختلافاتها والمناهج وتشعباتها. ومن طلب التأمل وارتضى المعاناة حياة يكون قد وضع

<sup>1</sup>- يقول أرسطو "أن الذي يريد المعرفة لذات المعرفة من الأولى أن يختار العلم المكتمل أي علم ما يمكن معرفته على الوجه الأفضل وهو المبادئ والعلل التي يمكن معرفة الأشياء الأخرى بواسطتها وانطلاقاً منها ولا تعرف المبادئ والعلل بواسطتها والعلم الأسمى هو ذلك الذي يعلم الغاية التي من أجلها ينبغي أن تقوم بكل شيء وهذه الغاية هي الخير لكل موجود وبصفة عامة الخير الأسمى في مجموع الطبيعة" أرسطو : الميتافيزيقا الكتاب الأول الجزء الأول.

<sup>2</sup>- يقول أرسطو "أن الدهشة هي التي دفعت بالfilosophes الأولين كما هو الأمر اليوم إلى النظر الفلسفي".

أرسطو ما بعد الطبيعة I II 982 ب 10

قدميه على أول طريق العلم . إن هدف الغزالى ليس معرفة العلم وإنما "غاية العلوم وأسرارها وغائلاة المذاهب وأغورها"<sup>4</sup> فالعلم قائم حقيقة بين المدارس والقصد إدراك غاياته وأسراره أي أن أول قصد رأه الغزالى قصد نقيدي يتخذ العلوم موضوعاً .

إن نقد العلم يقوم على تأمله وفحصه عن قرب ، وغاية النقد استخلاص الحق واستخراجه من بين اضطراب الفرق القائمة والمساكة بزمام المعرفة الحاملة للواء الحقيقة أي أن الحقيقة لا تخرج عن العلوم القائمة وأنه لا يمكن استخلاصها إلا بعد تأمل الإنتاج العلمي تأملاً كافياً قائماً على الاستقراء والمقارنة معتمداً أسلوب التحقق من صدق المناهج والطرق .

إن مشروع الغزالى حسب ما تلخصه تجربته في "المنقد" هو تأمل الإنتاج العلمي القائم في عصره فكانه يريد تأسيس قول بعدي يتخذ من العلم القائم موضوعاً ومن المقارنة أسلوباً ومنهجاً أي دراسة شروط إنتاج المعرفة عن طريق دراسة مبادئها وأسسها لتقديرها . هذا العمل الابيستمولوجي بالمعنى الاصطلاحي يمثل نقطة الانطلاق في فلسفته كما عرضها ملخصة في المنقد باعتبار هذا الكتاب يمثل ترجمة حقيقة عن مساره الفلسفى منذ بدايته في ريعان شبابه إلى آخر كھولته وقد أناف السن على الخمسين<sup>5</sup> إن انتشار الفكر الدوغمائى والإيمان الساذج في عصره دفع الغزالى<sup>6</sup> إلى النظر في حقيقة العلم القائم وهو

<sup>4</sup>- الغزالى : المنقد من الضلال ص 77

<sup>5</sup>- الغزالى المنقد من الضلال ص 79

<sup>6</sup>- كل فريق يزعم أنه الناجي وكل بما لديهم فرحون" الغزالى المنقد ص 78 .

هم ابيستمولوجي كما دفعه إلى الدخول في مغامرة التأسيس.<sup>7</sup> فيكون مشروع الغزالى الفلسفى ابيستمولوجيا من جهة وعلميا من جهة أخرى استثناسا بحديث كثيرا ما يعود الغزالى إليه "إن الله يبعث على رأس كل مائة سنة من يجدد للأمة دينها".

إن الحديث عن هذين الوجهين بصورة منفصلة ليس له إلا سبب منهجه، ذلك أن كتابات الغزالى تقرن بينهما في أغلب الأحيان إذ نجد الجانب النقدي والتأسيسي متحابيin متلازمين.

ينحو الغزالى في فلسفته منحى واقعيا يتمثل في النظر إلى حقيقة العلم القائم في عصره ولم تكن نظرته نظرة مؤرخ أو صاحب مذهب مقلد وإنما نظرة ناقد متأمل اتخذ من علوم عصره معمل بحث ومخبر كشف دون انحياز " وكل فريق يزعم أنه الناجي وكل بما لديهم فرHon".<sup>8</sup>

وإذا كان الزعم هو المنطلق فلا يمكن أن نقول عن الغزالى إنه يبحث ليؤكد صدق وجهة وتهافت أخرى بل يعبر عن ذلك صراحة بقوله : "أتفحص عن عقيدة كل فرقـة وأستكشف أسرار مذهب كل طائفة لأميـز بين محقـ ومبطل ومتـسـنـ ومبـدـعـ". إن حقيقة البحث

---

<sup>7</sup>- معيار العلم - ص 258

"وقد كان التعطش إلى درك حقائق الأمور دأبى ودينى من أول أمري وريغان عمري فقلت في نفسي: أولا إنما مطلوبى العلم بحقائق الأمور فلا بد من طلب حقيقة العلم ماهي الغزالى : المنفذ ص 82 \* المنفذ المقدمة سألتني إليها الأخ فى الدين ..."

<sup>8</sup>- معيار العلم - ص 185

<sup>9</sup>- المنفذ - ص 80

الابستمولوجي يتجاوز حد عرض العلم القائم إلى اتخاذ بعد نceği قد يصل إلى التشهير واستعمال الفضيحة على حد عبارة نيشة.

مستويات الممارسة الابستمولوجية :

أولاً : عرض العلم القائم عرضا موضوعيا.

ثانياً : تقديم الحكم أو البعد النceği

ثالثاً : التجاوز والتأسيس.

استعمل الغزالي هذه الخطوات استعملاً دقيقاً وقد عبر عن هذا المعنى بقوله "ما قاسيته في استخلاص الحق من بين اضطراب الفرق مع تباين المسالك والطرق وما استجرأت عليه من الارتفاع عن حضيض التقليد إلى يفاع الاستبصار وما استفدتته أولاً من علم الكلام وما اجتوية ثانياً من طرق أهل التعليم القاصرين لدرك الحق على تقليد الإمام وما ازدريته ثالثاً من طرق التفلسف وما ارتضيته آخرًا من طريقة التصوف وما انجلبي لي في تصاعيف تفتيشي عن أقواليل الخلق من لباب الحق<sup>10</sup>".

لو تأملنا هذا المخطط الذي وضعه الغزالي يمكن أن نستنتج حقيقة المشروع الذي يريد الإقدام عليه أو الذي أقدم عليه حقيقة لأنه يتحدث عن فعل مضى، ذلك أن المنفذ حكاية عن أمر وقع ووصف لأحداث مررت وموافقت اتخذت.

ومن أهم الاستنتاجات يمكن أن نذكر أن :

- الحق موجود بين الفرق والهدف استخلاصه منها.

- موقف الغزالى من علم الكلام لا يتجاوز حد الاستفادة.

<sup>10</sup> - المنفذ ص 77 - 78

ـ موقفه من أهل التعليم والفلسفة والتصوف موقف واحد موجه نحو نقد الطريقة.

ـ موافقته على لباب الحق الموجود في مختلف أقوال الخلق. وكلّ هذا يعني أن الغزالى وإن نقد الفرق والمذاهب وال فلاسفة والمتصوقة فلا يعني هذا أنه لا يأخذ ببعض أقوالهم بل أن كتب الغزالى تكشف لنا بوضوح أن الغزالى صاحب "تهافت الفلسفه" يعود إلى أقوال الفلسفه وبعض حجتهم دون أن يرى حرجا في ذلك لأن نقده لهم ليس في مستوى الحقائق وإنما في مستوى الطريقة والمنهج ولا شك أيضاً أن نقد الطريقة يجرّ وراءه نقد بعض الأفكار والنتائج ولكنها نتائج ضيقة ومحدودة محصوره في المسائل التي كفر فيها الغزالى الفلسفه، كما أن الغزالى الذي فضح أمر الباطنية لم يتجاوز في عمله هذا النقد المنهجي أي نقد منهج التفكير عند الباطنية دون أن يعني هذا أنه يختلف معهم في كل حقائقهم، وإنما في بعضها، كما أن الغزالى الذي ارتضى طريقة المتصوقة نقد عديد الحقائق عندهم كالفناء والوحدة وغيرهما وكلّ هذا يدلّ على أن الغزالى في ممارسته الفلسفية النقية توجه نحو المناهج ناقداً طاعناً وليس إلى الأفكار ذاتها لأن المنهج الموصى إلى حقّ ما لا يعني أنه ناجح في الوصول إلى حقّ ثان وهو نفس ما انتبه إليه في "تهافت الفلسفه" وفي "المنقد" من أن أدلة الفلسفه في الإلهيات ليست بنفس القوة التي عليها في الرياضيات والمنطق وهذا سبب كافٌ لنقد منهج تفكيرهم وأسلوب نظرهم لأن الغزالى يهدف إلى الكشف عن حقائق الأمور وهذا الكشف يشترط معرفة

بحقيقة العلم الذي عرّفه بقوله "فظهر لي أن العلم اليقيني هو الذي ينكشف فيه المعلوم انكشفا لا يبقى معه ريب ولا يقارنه إمكان الغلط والوهم"<sup>11</sup> . وإذا اتفق الفلاسفة في الرياضيات والمنطق واختلفوا في الإلهيات، فهذا يعني أن علومهم خالية من كل ثقة وإمكان الغلط والوهم حاصل لا محالة. فعلمهم إذن ليس يقيينا والمطلوب الكشف عن هذا اليقين، والعلم الموصل إليه، وهو ما سيتوالى إنجازه في القسم الخاص بالتأسيس الذي يأخذ شروطه من نفس المخطط السابق الذي عرضه في المنقد، وهو أن يتخلص وأن يكفَ عن التقليد أولاً وهي جرأة مطلوبة إذا حصلت وتمت واستوثقت يبدأ التأسيس، وعلنته أن تعرف أولاً نفسك وقوها وخصوصيتها<sup>12</sup> لأن ملاك الأمر حسب الغزالى ينحصر في معرفة النفس، لأن هذه المعرفة تمثل شرطاً أولياً لأى معرفة أخرى كمعرفة الربوبية ومعرفة الطبيعة والملك والملوك... فان نجاح أمر الإنسان معرفة وسلوكاً وفشلها أيضاً مرتبطة بمعرفة النفس وتزكيتها وبجهله بها وتدنيسها ومن ثم يصبح السؤال عن حقيقة النفس في نسق القول عند الغزالى سؤالاً مشروعاً؟

#### - 1 - حقيقة النفس : وجودها

احتلت قضية النفس موقعا هاما عند الفلاسفة منذ عهد اليونان الأول ولكنها أصبحت إشكالاً قائماً الذات مع أفلاطون وأرسطو لأنهما أفرداً في الحديث عنها أبواباً مستقلة تدل على صعوبة

<sup>11</sup> - المنقد من الضلال ص 82

<sup>12</sup> - ميزان العمل ص 17

الموضوع وأهميته وفي نفس الوقت على دقته فقد عرض أفلاطون إشكالية النفس وخلودها في كتب عديدة ومن أهمها ذكر "الفيدون" حيث ناقش مع "سيمیاس" و"قابس" مسألة خلود النفس وبقطع النظر عن المواقف المذكورة فإن إحساسا عاما كان مسيطرًا على أفكارهم وهو صعوبة المشكلة وغموضها إلى درجة أن سيمیاس ذكر أن العلم بحقيقة مثل هذه الأمور ممتنع أو عسير جدا في هذه الحياة ولكن من الجبن اليأس من البحث قبل الوصول إلى آخر مدى العقل فيجب إما الاستئثار من الحق وإما إن امتنع ذلك استكشاف الدليل الأقوى والتدبر به في اختيار الحياة، كما يخاطر المرء يقطع البحر على لوح خشب ما دام لا سبيل لنا إلى مركب أمن وأعني إلى وحي الهي، وقد بقي سيمیاس مصرًا على هذا الموقف رغم افتقاره بما ورد بالمحاورة من أن النفس لا تقبل الموت وذلك لأن له شعورا مزدوجا بعظام المسألة وبالضعف البشري يضطره إلى بعض التحفظ، ويزيد قائلًا بل إن المقدمات أنفسها مفتقرة إلى بحث أوكد<sup>13</sup> كما أن أرسطو وإن كان مختلفا في جوهر فلسفته عن أستاذه أفلاطون فإنه أدرك أهمية هذا المبحث وحاول توضيحه بصورة دقيقة تجاوز فيها أفلاطون وذلك اعتمادا على قوله بالهيلوي والصورة فالنفس هي الصورة أو هي "كمال أول لجسم طبيعي آلي ذي حياة بالقوة"<sup>14</sup> وبما أن النفس صورة للجسم الطبيعي فإن النفس لا تنفصل أبدا عن الجسم بل هي تكون مع

<sup>13</sup> - محاورة الفيدون أفلاطون ص 160 ترجمة زكي نجيب محمود - راجع تاريخ الفلسفة اليونانية يوسف كرم دار القلم بيروت ص 91

<sup>14</sup> - أرسطو في النفس : عبد الرحمن بدوي ص 57

الجسم جوهرا واحدا هو الكائن الحي ومنه الإنسان أي أن الصلة بين النفس والجسم ذاتية وليس عرضية وقد حاول فلاسفة الإسلام الفارابي وأبن سينا الخوض في هذه القضية فنجدهما تارة مع أرسطو وطورا مع أفلاطون لأنهما آمنا بضرورة التوفيق بين الفيلسوفين والاقتراب أكثر إلى مفهوم النفس كما يمكن فهمه من تعاليم الإسلام غير أن ابن سينا كان في بحوثه أكثر دقة عندما تحدث عن الأنانية وأثبتت الذات وجواهريتها في مقابل إثباته للجسد وجواهريته، اعتبارا بهذه الاجتهادات يعلن الغزالى صراحة بأن النفس من أمر الله موضحا قوله بالآية القرآنية الدالة على نفس المعنى "ويسألونك عن الروح قل الروح من أمر رب<sup>١٥</sup>" ويؤكد أنها نتيجة النفح الإلهي عند تمام الجسد "ونفخت فيه من روحى"<sup>١٦</sup> وكان الغزالى ينطلق في معالجته هذه من النقطة التي كانت غائبة عند سقراط وسيمیاس وهي الوحي الذي جعله أوثق دليلا يمكن الاعتماد عليه في مثل هذه المسائل غير أن هذا الدليل المتنى الغائب عند اليونان حاضر عند المسلمين ولا يمكن للغزالى أن لا يستفيد منه وأن لا يعتمد عليه لأنه الأقوى والأقوم ولكن هذه الحجة القوية يمكن التعبير عنها بأساليب مختلفة حاول الغزالى أن يقدمها مختصرة باعثة على مزيد التفصيل والتطويل لمن أراد الاستئثار أكثر والغزالى في هذا الباب يتسلح بسلاح نقله هو الوحي الغائب مع اليونان رغم أنه الأوثق عندهم لوجوده، وبسلاح عقلي هو البرهان الفلسفى المشترك عند كل الفلاسفة ولذلك سوف لن نجد الغزالى مجددا

<sup>١٥</sup> - الإسراء الآية 85

<sup>١٦</sup> - الحجر الآية 29

في ما سيدكره وإن كان مجددا في كيفية عرضه، ذلك أن تفاصيل ابن سينا وبراهينه مذكورة عند الغزالى بوجوه متعددة رغم أن الغزالى كان قد أثبت تهافتها في التهافت ولكن هذا التهافت لم يكن يهدف إلى بطلان قولهم وإنما إلى بطلان طريقتهم لأنها مشبعة بالتناقضات فلو خلصنا طريقتهم وأقول لهم منها سلمت وأضحت حجة موثوقة بها وذاك هو ما فعله الغزالى عندما يعيد صياغة حجج ابن سينا أو يعيدها في حرفيتها في بعض كتبه الأخرى كمعارج القدس أو القسطاس المستقيم أو الإحياء نفسه.

إن البرهنة على وجود النفس من خلال "ميزان العمل" غير ممكنة لأن هذا الكتاب لم يقدم حججا ولا براهين على وجودها لأن غرض الكتاب غير معنى بهذه المسألة ولكن الغزالى يشير إلى أن إدراك النفس لا يكون حسيا وهذا تحديد بالسلب ويردف ذلك بتحديد إيجابي يضع فيه طريقتين مختلفتين لإدراك النفس : الأولى أنها تدرك بالعقل والثانية أنها تدرك بآثارها وأفعالها<sup>17</sup> وسوف يعتني الغزالى بالمستوى الثاني لأنه يمثل جوهر غرض الكتاب أي الحديث والتعرف في آثار النفس وأفعالها وهذا باب كبير وخصب سيظهر فيه الغزالى عبقرية فذة لأنه سيظهر في شكل عالم النفس العارف بطبيعتها والمدرك لدائها وأدواتها والمتمكن من أحوالها. إن هذا العمل الذي سيقدم عليه الغزالى سيجعله مجددا بحق لأنه سيضع أصول البحث النفسي العام وأصول البحث النفسي الوقائي والعلاجي بعيدا عن المعالجات

<sup>17</sup>- يقول الغزالى في الميزان ص 20 : وبالجملة فالنفس أعز من أن تدرك بالحواس الخمس بل تدرك بالعقل أو يستدل عليها بآثارها وأفعالها.

الميتافيزيقية ولذلك نفهم سبب عدم تعرّض الغزالي لهذه الناحية في كتابه هذا لأنّه كتاب علم مخصوص بالنشاط النفسي يدرس فيه الواقع النفسي ويحدّد فيه طبيعة السلوك وحقيقة الدوافع وعلاقتها بالإرادة والضبط والكسر إلى جانب تحليل الحياة الوجدانية والانفعالات والعواطف وعلاقة كل هذه القوى والظواهر بالإدراك والمعرفة وطلب اليقين والكشف والحدس والتعقل لكن هذه الدراسة النفسية الجريئة قدّم لها ببحث عن السعادة وعلاقتها باليوم الآخر، وذلك لأن رؤية الإنسان للعالم تحكمها الوحدة والتكامل. أما إذا نزلنا إلى مستوى التفكير في حقيقة الرؤية سنضطر بحكم المنهج إلى إحداث حدود تفصل القضايا بعضها عن بعض ولا يعني هذا أن الغزالي مسلم بوجود النفس بل إن كتبه الأخرى زاخرة بالحجج العقلية والنقدية وإن كان قد أشار في هذا الكتاب إلى الحجة العقلية التي نجدها واضحة في معارج القدس والتي أثبتت فيها الغزالي وجود الذات منتصرا إلى فكرة ابن سينا وفاتها بذلك فلسفة الذات والوعي على مصراعيها لأن اليونان لم يعن بإشكالية الذات لأنّه كان موجهاً مباشرةً إلى الأشياء كما هي صارفاً النظر عن الصلة بين إدراك الأشياء والأشياء كما هي وهذا يعني أن الفلسفه اليونان لا يفرقون بين الذات والموضوع أو بين إدراكهم للطبيعة الداخلية والطبيعة الخارجية أي إنكار القدر الكبير الذي للوعي في تصور الأشياء وتصور وجود الأشياء أي أن اليونان لم ينته إلى القول بأن العالم الخارجي من صنع عقولنا وأنه لا وجود له إلا على أساس <sup>18</sup> أن ثمة ذاتاً تضعه وتفترضه إن هذه الذات الغائبة في الفلسفة اليونانية

---

18 - عبد الرحمن بدوي : ربيع الفكر اليوناني ص 44 - 48

والي التي أعلن ظهورها العصر الحديث إثر موجة الشك التي سادت العصر الحديث مع بيكون وديكارت في قيمة العلم اليوناني والتي أفضت إلى تأسيس الذات سواء مع الكوجيتو الديكارتي أو مع غيره من فلاسفة الحداثة كنط وفيشتة. وجواهر قولهم يصرّح بأن هناك وجوداً روحيَا هو الأساس في كلّ تصور أو أنّ الوجود كله هو قوة روحية تتمثل وتتصور. إن الحداثة في القرن السابع عشر وبعده قامت على فلسفة الذات عكس التفكير اليوناني، لقد وقع اكتشاف الذات كشيء موجود ووقع البحث عن ماهيتها وأنها جوهر وهي فكر محض وأن اكتشاف الوجود يأتي بعد اكتشاف الذات وتأسيسها لأنها شرط إدراك الوجود وهذا "معرفة النفس أيسر من معرفة الجسم" <sup>19</sup> فالذات عند ديكارت جواهر بسيط مطلق يعرف نفسه بنفسه مباشرة وهو مصدر كلّ معرفة وهو ذهني يتميز عن الجسم وروحياني يتميز بالضرورب الأخرى غير أن كانت يعتقد أن الذات لا نصل إليها إلا بتحليل استردادي أي عن طريق تحليل عملية المعرفة فللكوجيتو أهمية تتحدد في أنه عامل توحيد فإذا كانت مسألة الذات عند ديكارت قائمة على فكرة البداهة فإن الذات عند كانط قائمة على فكرة التكوين. لا شك أن الفلسفة الحديثة التي انطلقت مع الكوجيتو الديكارتي ستعرف هزة عنيفة مع البحوث النفسية التي أنتجتها المدرسة الفرويدية في قولها باللاوعي ومع ذلك فإن فكرة الذات تبقى دوماً المركز الذي يدور حوله التفكير سواء بالنفي أو بالإثبات، سواء أقررنا بأنها سيدة في بيتها أو أنها لم تعد سيدة في بيتها إن هذا التمييز الذي أحاطت به الفلسفة الحديثة نفسها نجد له جذوراً في

19- ديكارت التأملات التأمل الثاني

أعمال ابن سينا والغزالى وإن كان هذا القول يحتاج إلى إثبات لا يمكن أن يتولى أمره إلا بحث تاريخي عميق وجريء، أما دورنا هنا لا يتجاوز حد الكشف عن حقيقة الذات التي عرفها الغزالى بصرف النظر عن الرأى السائد من أن مصطلح الذات مصطلح حديث ديكارتى المنشأ والأصل.

## 2- حقيقة الذات :

لا شك في أن تناول هذه القضية لا يكون إلا ميتافيزيقيا ولذلك فلنا لم يفرد لها الغزالى موقعا في الميزان وإنما نجده قد أفضى القول وعمق النظر في مسألة النفس والذات في كتب عديدة من أهمها ذكر معراج القدس في مدارج معرفة النفس وفي الإحياء وفي معراج السالكين وفي الرسالة اللدنية وغيرها.

"ينبغي لكل عاقل أن يكون الله سبحانه وتعالى أول كل فكر له وآخره، وباطن كل اعتبار وظاهره، ف تكون عين نفسه مكحولة بالنظر إليه وقدمه موقوفة على المثلول بين يديه مسافرا بعقله في الملكوت الأعلى وما فيه من آيات ربه الكبرى"<sup>20</sup> ولا يتمنى للإنسان تحقيق ذلك إلا عن طريق معرفة النفس كما هو في صريح الحديث : "من عرف نفسه فقد عرف ربها" و"أعرفكم بنفسه أعرفكم بربه"، وقد اعتمد الغزالى في معرفة النفس على مخ ما تؤدي إليه البراهين ولباب ما وقف عليه البحث الشافى من أمرها، وكونها منزهة عن صفات الأجسام ومعرفة قواها وجنودها ومعرفة حدوثها وبقائها وسعادتها وشقاوتها بعد المفارقة على وجه يكشف الغطاء ويرفع الحجاب ويبدل

20- معراج القدس ص 6

على الأسرار المخزونة والعلوم المكنونة المضنوء بها على غير أهلها<sup>21</sup>. إن هذا النص يكشف لنا طبيعة الموضوع وطبيعة المنهج وطبيعة النتيجة.

أما عن الموضوع فهو ميتافيزيقي منزه عن صفات الأجسام وأما عن المنهج فهو برهاني عقلي وأما عن النتيجة فهي اليقين الدال عن كشف الغطاء وهذا يعني أن الكشف في مثل هذه المواضيع عقلي وبرهاني وليس ضرورة أن يكون صوفيا إلا إذا كان صوفيا عقليا. ولعل هذا المعنى هو الأقرب إلى فهم الغزالى في تعريفه للعلم اليقين بأنه الذي ينكشف فيه المعلوم اكتشافا لا يبقى معه ريب<sup>22</sup>. فالاكتشاف إذن عقلي برهاني في هذا المستوى كما يوضح بذلك صراحة قول الغزالى في نصه الآنف الذكر. وإذا تم له هذا الكشف البرهانى أمكن له أن ينبعض على معرفة الحق جل جلاله لأنه الغاية. وكل علم لا يتحقق غايته يكون ضائعا، وعند تحقيقها يكون من الذين يسر لهم السفر في ملوكوت الله الذي يسفر فيه عن وجه المعرفة وتتحلل فيه أزرار الأنوار<sup>23</sup> وبالتالي فإن الناس في هذه الدرجة متفاوتون، فالجادم البليد الذي يأخذ العلم بالتقليد فهو عن معرفة هذه العلوم بعيد إذ كل ميسّر لما خلق له، ومن خلع عن نفسه التقليد وطلب المعلوم الأسمى يكون ممن واهبه الله كمال الدرك من وفور العقل وصفاء الذهن وصحة الغريزة واتقاد القريحة وحدة الخاطر وجودة الذكاء والفتنة وجزالة الرأي

---

-21 معارج القدس ص 6

-22 المنفذ ص 82

-23 معارج القدس ص 7

وحسن الفهم فما عليه إلا أن يستعمل هذا الفكر وأن يستثمر هذا العقل بطول التأمل وإمعان النظر مستعيناً بالخلوة وفراغ البال والاعتزال عن مزدحمة الأشغال والقيام بوظائف العبادات حتى يصل إلى كمال العلوم.<sup>24</sup> إن صحة العقل وعدم اعتلاله هبة من الله وليس اكتساباً ولكن ممارسته وطلبه اكتساب حذف له الغزالى شروطه<sup>25</sup> . وهكذا نعلم أن أصل العلم إدراك الذات إدراكاً عقلياً ناتجاً عن طول فكر وتأمل للمرور إلى العلم الإلهي والسفر فيه وتحقيق السعادة وربما تكون هذه الحالة هي حالة المتصوفة التي حكى عنهم الغزالى في المنقد بأنهم "أرباب الأحوال لا أصحاب الأقوال" وإن ما يمكن تحصيله بطريق العلم فقد حصلته ولم يبق إلا ما لا سبيل إليه بالسماع والتعلم بل بالذوق والسلوك<sup>26</sup> . العلم أولاً والذوق ثانياً. هذان هما القطبان في فلسفة الغزالى، وبالتالي فإن المسألة لا تتحصر في البحث عن صحة إيمان الغزالى بالعلم، فهذا أمر يقيني بصريح عبارته وصدق ممارسته. ولكن المسألة في اعتباري يجب أن تتجه إلى البحث في طبيعة الرباط القائم بين العلم والعقل من جهة، والذوق والعقل من جهة أخرى. فقد علمنا أن العلم مرتبt بالعقل والبرهان كما صرّح الغزالى آنفاً وإنَّ في العلم اكتشافاً ويقيناً لا يخلطه ريب كمعرفة النفس وطبيعتها وأصلها ومصيرها وقوتها... ولكننا لا نعلم عين اليقين هل الذوق مرتبt بالعقل

24- معارج القدس ص 8 . يذكرنا هذا القول بما اشتهر به ديكارت في تأملاته : التأمل الأول الطبعة الثالثة 1983 ص 47 و 50.

25- تقع كتب الغزالى بهذه المسألة وخصوصاً في الإحياء وقد خصص لها رسالته إليها الولد مثبتاً طريقة اكتساب العلم والبروز فيه.

26- المنقد من الضلال ص 133

أم بغيره خصوصا وأن العادة جرت عند المفكرين إلى إفحام الذوق في باب الشطحات الصوفية البعيدة عن أمر التعقل، وبالتالي لا يمكن الخروج من هذا الإشكال إلا بمعرفة حقيقة العقل عند الغزالى وهذا لا يمكن الدخول إليه مباشرة وإنما يجب التتحقق أولاً من طبيعة الذات عنده لأن العقل مرتبطة بها إن لم يكن وجهاً من وجوهها وقوتها من قواها فما الذات إذن؟

### 3- الوعي بالذاته :

#### أ- الوعي الذاتي

عندما يعرف الغزالى النفس الإنسانية يعرف معها الجسم ومن خلاله يستخرج معناها ويثبت وجودها فما هو الجسم أولاً؟ عرف الغزالى الجسم في معيار العلم بقوله : "الجسم اسم مشترك قد يطلق على المسمى من حيث أنه متصل محدود ممسوح في أبعاد ثلاثة بالقوة أعني أنه ممسوح بالقوة وإن لم يكن بالفعل".

وقد يقال جسم لصورة يمكن أن يعرض فيها أبعاد كيف نسبت طولاً وعرضًا وعمقًا ذات حدود متعينة وهذا يفارق الأول في أنه لو لم يشترط كون الجملة محدوداً ممسحاً بالقوة أو بالفعل أو اعتقد أن أجسام العالم لا نهاية لها لكن كل جزء منها يسمى جسماً بهذا الاعتبار ويقال جسم لجواهر مؤلف من هيولي وصورة وهو بالصفة التي ذكرناها فتسمى جسماً بهذا الاعتبار والفرق بين الكلمة وهذه الصورة أن قطعة من الماء والشمع كلما بدللت أشكالها تبدل فيها الأبعاد المحدودة الممسوحة ولم يبق واحد منها بعينه واحداً بالعدد وبقيت الصورة القابلة

لهذه الأحوال واحدة بالعدد من غير تبدل<sup>27</sup> والصورة القابلة لهذه الأحوال هي جسمية وكذلك إذا تكافأ الجسم مثلًا كانقلاب الهواء بالتناقض سحاباً أو ماء أو تخلخل مثل الجمد لما يستحيل صورته الجسمية واستحال أبعاده ومقداره ولهذا يظهر الفرق بين الصورة الجسمية التي هي من باب الكم وبين الصورة التي هي من باب الجوهر<sup>28</sup> ومعنى الجوهر هنا ما عرفه الغزالي عندما قدم أربعة تعاريف له وما يناسب الصورة بما هي جوهر هو التعريف الرابع وهو قوله : ويقال جوهر لكل ذات وجوده ليس في موضوع وعليه اصطلاح الفلسفة القدماء... الموجود لا في موضوع<sup>29</sup>. يدلّ هذا النص على أن الجسم شيء ذو طول وعرض وعمق وهو جوهر . والصورة القابلة للتغييرات هي الجسمية أي تغييرات الشكل والأبعاد . فالجسمية باقية وإن تغيرت الأشكال والأبعاد فليس الشيء كونه طويلاً هو جسم، بل لأن فيه طولاً هو جسم فالصورة الجسمية متغيرة لأنها من باب الكم أما الصورة التي هي الجسمية نفسها فهي من باب الجوهر بمعنى إنها ذات وجودها ليس في موضوع.

27- قارن هذا القول بقطعة الشمع عند ديكارت في تعريفه للمادة على أنها الامتداد فقط (التأمل الثاني)

28- معيار العلم ص 300

29- معيار العلم ص 300 : الجوهر اسم مشترك :

يقال جوهر لذات كل شيء كالإنسان أو كالبياض فيقال جوهر البياض وذاته ويقال جوهر لكل موجود وذاته لا يحتاج في الوجود إلى ذات أخرى تقارنها حتى يكون بالفعل وهو معنى قولهم : الجوهر قائم بنفسه

جــ ويقال جوهر لما كان بهذه الصفة وكان من شأنه أن يقبل الأصداد ويتناقضها عليه دــ ما ورد ذكره في (المتن)

إذا كان الجسم بهذا المعنى يمكن أن نفهم ماذا نعني بالنفس . يورد الغزالى معنيين للنفس الأول يطلق ويراد به المعنى الجامع للصفات المذمومة أي القوى الحيوانية المضادة للقوى العقلية وهو المفهوم عند إطلاق الصوفية، كما يطلق ويراد به حقيقة الأدمي وذاته وهو الجوهر الذى هو محل المعقولات وهو من عالم الملكوت ومن عالم الأمر . وقد يقال عنها إنها نفس مطمئنة أو نفس أمارة غير أن الغزالى يشير إلى كلمات أخرى ومصطلحات يعتقد أنها ليست بعيدة عن معنى النفس فهو يقول : "ونحن حين أطلقنا في هذا الكتاب لفظ النفس والروح والقلب والعقل فنريد به النفس الإنسانية التي هي محل المعقولات" <sup>30</sup> .

نفهم من هذا أن الغزالى في تعريفه للنفس ينزع منزعا ميتافيزيقيا فالنفس هي حقيقة الأدمي وهي ذاته وهنا يظهر معنى الذات بما هو حقيقة الإنسان، والنفس جوهر لأنها قائمة بنفسها والمعقولات بحاجة إليها لأنها تأخذ وجودها منها أي النفس وبالتالي فهي جوهر وهي من عالم الأمر الإلهي لأنها مبدأ مفارق فهي غير البدن .

إذا كانت هذه المعاني ملتصقة بالنفس مشتركة في تكوين حذها وحقيقة فلا بد من سبيل لمعرفتها خاصة وأن الغزالى يعتقد أنها من الأشياء الظاهرة والشرع وجّه خطابه إليها ولا يعقل أن يوجّه الخطاب لمدعوم أو إلى شيء لا يفهم الخطاب كالبدن ولكن البرهان العقلي

يمكن أن يدخل في هذا الوضوح فيزيده جلاء وقربا خصوصا وأن  
<sup>31</sup>  
النفس لا يمكن معرفتها إلا برهانيا

وينطلق البرهان من رصد لحقيقة الأشياء عموما فإذا هي مشتركة في أشياء ومفترقة في أشياء ويستحيل أن يكون الشيء المشترك فيه مفترق فيه في نفس الآن لأنه لا يمكن أن يجتمع المتافقان اعتبارا بمبدأ عدم التناقض وإذا كانت كل الأجسام مشتركة في أنها جسم حسب حد الجسم الذي سبق بيانه أي يفرض فيه أبعاد ثلاثة مقاطعة، فإنها مفترقة بالتحريك والإدراك فما سبب تحرّكها؟ هل تكونها جسماً؟ لو كان التحرّك لجسميتها لكان كل جسم متحركا لأن الحقائق لا تختلف في لوازمهما وما يجب لنوع يجب لجميع ما يشاركه في ذلك النوع وتلك الحقيقة، فلا بد أن تحرّكها لمعنى آخر غير جسميتها هو مبدأ لل فعل وهذا المبدأ هو النفس فإذا كانت الأجسام النباتية تتغذى وتتمو وتولد المثل وتتحرّك حركات مختلفة من التشعيّب والتعريّق وهذه المعاني لو كانت ناتجة عن الجسمية فينبغي أن تكون جميع الأجسام كذلك ونحن نعلم أن الأجسام ليس كلها كذلك لأن الجسمية لا تفترض في حدّها هذا النوع الخاص من التحرّك فهي إذن  
<sup>32</sup>  
ناتجة عن مبدأ غير الجسمية وزائد عنها يسمى نفسا نباتيا وهكذا... فالنفس إذن مبدأ الفعل في الجسمية لأنها تتجاوزها وفعل النفس ليس من الجسمية بل من ذاتها لأن الحركة من الأعراض الذاتية للجسم

31- ميزان العمل ص 20

32- معارج القدس ص 19

أي تلحّقه وتعترّيه من حيث أنه جسم لا لمعنى أعمّ منه ولا أخصّ منه بل لذاته<sup>33</sup> وإذا أخذنا الإنسان وجذنا فيه من المعاني ما في النبات والحيوان ويتميز بإدراك الأشياء الخارجة عن الحس فيدرك الجزيئات بالحواس الخمس ويدرك الكليات بالمشاعر العقلية فقابل الصورة الكلية جوهر لا جسم ولا عرض في جسم ولا وضع له ولا أين له فيشار إليه بل وجوده وجود عقلي أخفى من كل شيء عند الحس وأظهر من كل شيء للعقل فثبت بهذا وجود النفس الإنسانية وثبت أنها جوهر وثبت أنها منزّهة عن المادة والصورة الجسمانية واعتمادا على قياس منطقي قائم على مبدأ شرطي متصل يقول الغزالى : "إن كان العلم الواحد لا ينقسم وكان كل ما لا ينقسم لا يقوم بمحل منقسم وكان كل جسم منقسم وكأن العلم حالا في النفس فالنفس إذن ليست بجسم". وبما أن المقدمات ثابتة ذاتية فإن النفس ليست بجسم لازم واعتمادا على منطق التقسيم يميّز الغزالى بين خمسة أقسام تحدد مبادئ الفعل في الأشياء : ما ليس له شعور و فعله متحد وما ليس له شعور و فعله مختلف وما له شعور ولم يكن له تعلّق وما له شعور و تعلّق و فعله متحد و ماله شعور و تعلّق و فعله مختلف.

فما كان فعله متحدا وليس له شعور فذلك المبدأ يسمى مبدأ طبيعيا كما في الأجسام الثقيلة من الهبوط وفي الخفيفة من الصعود وإن كان فعله مختلفا وليس له شعور فهو النفس النباتي فإن النبات يتحرك حركات مختلفة وإن كان له شعور وليس له تعلّق فهو النفس الحيواني.

وإن كان له تعقل ومع التعقل اختيار في الفعل والترك فهو النفس الإنساني وإن كان له تعقل وفعله على نهج واحد غير مختلف فهو النفس الفلكي<sup>34</sup> والذي يهمنا من هذا المسع هو النفس الإنسانية لها شعور وتعقل وفعلها قائم على الاختيار فكان حد النفس الإنسانية يقوم على ثلاثة معانٍ : الشعور والتعقل والإرادة أو الاختيار . ولذلك يعرّفها بصورة أخرى وأما النفس الإنسانية فهي الكمال الأول لجسم طبيعي آلي من جهة ما يفعل الأفعال بالاختيار العقلي والاستبطاط بالرأي ومن جهة ما يدرك الأمور الكلية<sup>35</sup> وواضح من هذا التعريف أن النفس في علاقة مع البدن وأن البدن هو آلة النفس كما سيتضح في فصول قادمة .

ولفهم العلاقة أكثر يعرف لنا الغزالي حقيقة الإنسان أو ذاته عن طريق التئام جملة من المعاني وهي أنه لا يكون إنسانا إلا إذا كان جوهرا وأن يكون له امتداد في أبعاد تفرض طولا وعمقا وأن يكون مع ذلك ذا نفس وأن تكون نفسه مع ذلك نفسها يغتنى بها ويحسن ويتحرك بالإرادة . ومع ذلك يكون بحيث يصلح لأن يفهم المعقولات ويتعلم الصناعات ويعملها إن لم يكن عائقا من خارج لا من جهة الإنسانية .

فإذا التأم جميع هذا حصل من جملتها ذات واحدة هي ذات الإنسان هذه الذات باقية فما هو ثابت في الإنسان هو نفسه وما يطرأ عليه ويزول فهو الأعراض .

-34- معارج القدس ص 21

-35- معارج القدس ص 25

فالإنسان إذن جسم ونفس وليس بدنًا ونفساً لأن في البدن حضوراً لبعض معاني النفس كالغذاء والإحساس، ولذلك لا يصح البرهنة على وجود النفس من خلال البدن وإنما من خلال الجسم والبحث عما هو خارج عنه وفاعل فيه وإذا كان الجسم جوهراً<sup>36</sup> والنفس جوهراً فإن الإنسان يتكون من جوهرين والتائهما وجلتهما يكون ذاتاً واحدة هي حقيقة الإنسان غير أن إطلاق الذات على النفس أولى لأنها الباقية بينما الجسم في الإنسان لا يتصف بالبقاء وإنما بالتحول لأن جسم الإنسان هو بدن فكل بدن جسم وليس كل جسم بدن فالبدنية قائمة في الجسمية لأن البدنية أخص والجسمية أعم وهذه البدنية معرَّضة للتحول وبالتالي إلى الفناء بينما النفس ثابتة في الإنسان فهي الأحق بمعنى الذات والبدن هو صورة جسمية من بين صور جسمية أخرى وبالتالي فهي متغيرة بالتناقض أو بالكم فالجسمية في الإنسان فانية وهي غير الجسمية عموماً فالذات هي النفس إذن أي هي "ما هو ثابت فيك منذ كنت"<sup>37</sup> واعتماداً على برهان الرجل الطائر الذي نجده عند ابن سينا والذي نجد له حضوراً آخر عند الغزال يعمق البرهنة ويوضح معنى الذات فهي التي لا تحتاج إلى الحواس أو لأعضاء ومع ذلك "أنت لا تغفل أنِّيتك وحقيقةتك بل وفي النوم أيضاً"<sup>38</sup> وأنه لا تعزب ذاته عن ذاته لأن معنى التعلُّق حصول

36- معيار العلم ص 300

37- معارج القدس ص 24

38- معارج القدس ص 24

ماهية مجردة للعاقل، ذاته مجردة لذاته، فلا يحتاج إلى تحرير وتقدير .<sup>39</sup>  
وليس هنا ماهية ثم معقولية بل ماهيته معقولية ومعقوليته ماهيته .  
وهكذا يؤسس الغزالى إدراكا للذات بالذات أي وعيًا مباشرًا دون  
واسطة دون أن يمر من خلاله إلى الوجود العيني لأنه لا برهان على  
إمكانية المرور . ولأن هذا الوعي لم يمارس التجريد، ولو مارسه لكان  
الوجود العيني قائماً، وإنما تعلق الماهية، لأن الماهية هي التعلق نفسه .  
أي أن الغزالى يحدث مطابقة بين الماهية والمعقولية وليس بين الماهية  
والوجود . إنه يؤسس الذات على المستوى الأبيستمولوجي دون أن يمر

39- راجع ديكارت في معنى الكوجيتو : التصاق الفكر بالذات في الأنما اتصافاً حدسياً وليس استدالياً وهو نفس قول ديكارت بأن ماهية الذات تعقلها وتعقلها ما هيها غير أن ديكارت تحول من هذا الإثبات المعرفي إلى إثبات وجودي وهذا ما لا نجد له عند الغزالى لأنه يصرّح بأن هذا الوجود ذهني فحسب يقول الغزالى في معيار العلم ص 101 "إذا أشير على شيء وقيل ما هو؟ لم يحسن أن يقال إنه موجود أو شيء بل الوجود كالعرض بالإضافة إلى الماهية المعقولية إذ يجوز أن تحصل ماهية الشيء في العقل مع الشك في أن تلك الماهية هل لها وجود في الأعيان أم لا؟ (يمكن الإشارة إلى كنط في نقد للكوجيتو الديكارتى وفي نقد للأدلة العقلية على وجود الله : نقد العقل النظري) فإن ماهية المثلث أنه شكل يحيط به ثلاثة أضلاع ويحوز أن تحصل في نفوسنا هذه الماهية ولا يكون للمثلث وجود ولو كان الوجود داخلاً في الماهية مقوماً لحقيقة الذات لما تصور فهم المثلث وحصل ماهيته في العقل مع عدمه فإن مقومات الذات تدخل مع الذات في العقل فكما لا يتصور أن تحصل صورة الإنسان وحده في العقل إلا أن يكون كونه حيواناً حاضراً ولا ماهية المثلث إلا أن يكون كونه شكلاً حاضراً فكذلك لا ينبغي أن تحصل صورة الشيء وحده في العقل إلا أن يكون كونه موجوداً حاضراً في العقل إن كان الوجود مقوماً للذات كالحيوانية للإنسان والشكلية للمثلث وليس الأمر كذلك .

وعلى الجملة وجود الشيء إنما في الأعيان فيستدعي حضور جميع الذاتيات المقومة وإما في الأذهان وهو مثال الوجود في الأعيان مطابق له وهو معنى العلم إذ لا معنى للعلم بالشيء إلا بثبوت صورة الشيء وحقيقةه" ص 101 معيار العلم

إلى المستوى الأنطولوجي لأن الأنطولوجي ليس شرطا حاضرا محددا للايستمولوجي.

وفي هذا المعنى يتجاوز الغزالى ابن سينا الذى جعل من الأنما ومن مبدأ الهوية أنا منطقية بانية للعلوم لأنها أساس العقل الضروري أي العقل بما هو أداة الفهم والإدراك. إن هذا المستوى من الأنما السينوبية التي نجدها عند ديكارت في الكوجيتو لم تعد منطلقا كافيا عند الغزالى وإن أقر بوجودها، لأنه سيتجازها إلى عقل أعلى يسميه بأسماء عديدة مثل النور والغريزة والروح العقلي غير أنها في هذا المستوى من التحليل لا يمكننا التحول إلى هذا العقل الأعلى إلا بعد استيفاء حقيقة الذات ومعرفة أساسها والذي قدم له الغزالى عددا من البراهين المؤكدة عليها والمدعمة لها بأنها ذات تدرك ذاتها دون وسيط وهي جوهر مفارق ليس له مقدار ومساحة ولا يدرك بالحس ولا يدركها الجسم، وإدراك الذات لا يكون بالآلات جسمانية في حال.

حلّ الغزالى بكل دقة خمسة براهين على جوهريّة النفس وسنقتصر على تحليل الرابع والخامس لأن الغزالى توحّى فيما أسلوب المقارنة بين الجسم والنفس ونوعية العلاقة بينهما وهذا مفيد كمقدمة لدراسة طبيعة المعرفة في فلسفة الغزالى.

يرتكز البرهان الرابع على فرضية استخدام القوة العقلية للآللة الجسدية لتعقل ذاتها التي لا يمكن أن تؤدي إلا إلى استحالة تعقل ذاتها وتعقل آيتها وتعقلها لأنه في حقيقة أمرها ليس بينها وبين ذاتها آلة وليس بينها وبين آيتها آلة ولا بينها وبين أنها عقلت آلة ولكنها تعقل ذاتها والذاتها والتي تدعى آيتها وأنها عقلت، فإذا تعقلها ذاتها لا

باللة<sup>40</sup> وفي هذا البرهان ينتهي الغزالى إلى إقرار نتيجة عميقة وذات أبعاد فلسفية كبرى سواء في فلسفته أو عند فلاسفة الحادة والمعاصرين وتمثل في قوله : "لا يجوز أن يدرك المدرك الآلة التي هي آلة في الإدراك ، ولهذا فإن الحسن إنما يحس شيئاً خارجياً ولا يحس ذاته ولا فعله ولا آلة بل إن تخيل آلة تخيلها لا على نحو يخصه بأنه لا محالة له دون غيره إلا أن يكون الحسن يورد عليه صورة آلة لو أمكن فيكون حينئذ إنما يحكى خيالاً مأخوذاً عن الحسن غير مضاف عنده إلى شيء حتى لو لم تكن آلة كذلك لم تخيله".<sup>41</sup>

وما يلفت النظر في هذا القول هو تقطن الغزالى لهذه المسألة التي تعتبر اليوم من نتاج الفكر الظاهراتي وخصوصاً عند سارتر غير أن الفارق بينهما هو أن ما يؤكده هذا الفيلسوف هو ما يرفضه الغزالى ويبين استحالته ذلك أن سارتر يعتقد أن الجسد شرط إدراك العالم كما يعتقد ذلك مارليوبونتي<sup>42</sup> : وذلك أن العين مثلاً هي مركز الإشارة Centre de référence الموضوعي أو هي النقطة التي تتلاقى عندها الخطوط الموضوعية كل ما في الأمر أننا لا نرى هذا

40- معراج القدس ص 31

41- معراج القدس ص 32 لاحظ هناك تمييز واضح عند الغزالى بين الجسم الموضوع (إن الحسن إنما يمس شيئاً خارجياً) والجسم الخاص (إن تخيل آلة تخيلها لا على نحو يخصه)

42- ظاهراتي الإدراك الحسي : Ed- 109-Gallimard 1945 P 106 – 108

La structure du comportement Ed PUF 1949 P 204 - 205

و سارتر : الوجود والعدم L'être et le néant Gallimard 1943 P 365 – 366

المركز وإنما نحياه أو نحن هو nous le sommes وهذا تحيلنا الموضوعات في العالم إلى موضوع لا يمكن أن يكون موضوعاً لنا لأننا نحن هذا الموضوع وهذا الموضوع يظهر في العالم في الوقت نفسه الذي يظهر فيه العالم لأنه يعرف باتجاه الأشياء إليه وبغيره لن تتخذ الأشياء اتجاهها معينا وكل الأشياء تشير إلى هذا الموضوع دون أن أستطيع مطلاً القبض عليه أي أن هذا الموضوع ليس موضوعاً non objet فلا بد أن أفقد نفسي في العالم لكي يوجد العالم<sup>43</sup>. يقول سارتر : "فأنا جسمي طالما كنت نفسي وأنا لست جسمي إذا لم أكن نفسي أي أنني أفلت منه بإعدامي لما أنا عليه"<sup>44</sup> إن ما ينسبه سارتر لجسمه على أنه ذاته أو أنيته هو ما نسبه مع الغزالي إلى الذات أي النفس وعلامة ذلك أن سارتر يعترف موافقاً الغزالي في ذلك بأن الجسم هو مركز الإشارة ولا يمكن أن نراه وإنما يمكن أن نحياه لأننا هو أي أنا الجسم إن إقرار سارتر بأنه لا يمكن إدراك هذا الجسم وإنما فقط يمكن أن نحياه وإذا أدركناه فمن خلال الآخر هو نفس ما ذكره الغزالي في خاتمة البرهان الرابع حول النفس من أنه لا يجوز أن يدرك المدرك الآلة التي هي آلة في الإدراك فالعين لا ترى إلا طاولة مثلاً ولكنها لا ترى نفسها أي أنها لا تستطيع أن تدرك ذاتها وإذا حاول إدراكتها فمن طريق الخيال بأن يتخيّل آلة إدراكته لكن لا على نحو يخصه أي أن هناك فرقاً بين جسدي كما يبدو لي وهو في العالم وجسدي كما أحياه فعندمالاحظ آلة إدراكتي عن طريق الحس

43- الغير في فلسفة سارتر فؤاد كامل دار المعارف مصر ص 48.

44- الوجود والعدم سارتر ص 391

مثلاً لاحظ آلة في العالم أي أدرك موضوعاً مركباً ترکيباً تماماً بصفته شيئاً ما من بين الأشياء الأخرى ولا أستعيده إلى نفسي إلا بالتفكير فيه فقد كان ملكي أكثر مما كان وجودي<sup>45</sup>. إلا أن الغزال يرى أننا نحيا ذواتنا لأننا ذواتنا. أي أنا نفس وأنا عقل كما قال سارتر أنا جسم: فما ينسبة الغزال إلى النفس ينسبة سارتر للجسم. وكأننا في هذا المستوى نرى الغزال يجادل سارتر في معنى الجسمية وهل يصح أن ننسب لها هذا المعنى وقد سبق أن بينا معنى الجسمية عند الغزال. أو أن نقول قوله آخر وهو أن الجسم الخاص هو النفس وفي هذه الحالة نسوي بين الاسمين لأننا سوينا بين المعنين، فالمعنى الذي أعطاه الغزال إلى النفس أعطاه سارتر للجسم الخاص أو الذاتي فكان المسألة ليست إلا اختلافاً في الألفاظ أو أن نقول أن كلَّ فلسفة إذا أرادت أن تبتعد عن معنى الذات بما هي نفس وجوهر... فإنها تضطر أن تعطي حقيقة النفس هذه لمعاني أخرى كالجسم هنا بالنسبة إلى سارتر أي الجسم الخاص وليس الجسد كما هو في العالم أي بما موضوع معرفة وتشريح: فليس الجسد الخاص بالنسبة إلى ذاتنا إلا كالنفس بالنسبة إلى ذاتنا إن مفهوم الجسد الخاص وقع نحته مع هؤلاء الأعلام الذين ينكرون النفس بالمعنى القديم كالمعنى السائد عند ديكارت ولكنهم ليستقيم المعنى عندهم يطلقون معاني النفس على هذا المصطلح الجديد الجسد الخاص بما هو جسد رمزي وليس جسداً موضوعياً.

أما البرهان الخامس وفيه يؤكد الغزال على ما سبق ذكره في مناقشتنا لسارتر ومن ذهب مذهبة وللأقدمين الذين يرون أن النفس هو

الجسم فلو كان الأمر كذلك فلا يخلو الأمر أبداً أن تكون النفس حالة في البدن فإن كانت خارجة فكيف تتصرف في البدن وكيف يكون قوام البدن بها وكيف تتصرف في المعرف العقلية وإن كانت حالة في البدن فإذاً أن تكون حالة في جميع البدن أو في بعضه فإن كانت في جميعها فإنها تتزوي أو تتقلس أو تتمدد حسب ما يعتري الأعضاء من تحول وهو محال وإن كانت حالة في بعضه هذا يؤدي إلى انقسام النفس وهذا محال أيضاً والنتيجة التي يجب أن يأخذ بها العقلاط حسب الغزالي هو أن النفس جوهر ليس حالاً في البدن ولا يكون جزء من البدن ولا دم ولا بخار ولا مزاج ولا غيره وأيضاً فإنك تعلم أن نفسك منذ كنت لم تتبدل ومعلوم أن البدن وصفات البدن كلها تتبدل إذ لو لم تتبدل لكان لا يتغذى لأن التغذى أن يحل بالبدن بدل ما تحل فإذاً نفسك ليس من البدن وصفاته في شيء<sup>46</sup> ولا يعني أن النفس لا علاقة لها بالبدن فإن للنفس فعلين فعل بالقياس إلى ذاتها وهو التعقل وفعل بالقياس إلى البدن وهو السياسة وهما متuanدان متمانعان فإنه إذا اشتغل بأحدهما انصرف عن الآخر ويصعب عليه الجمع بين الأمرين، فإذا مرض البدن فلا يعني أن النفس مرضت أو تعطلت لأننا علمنا أن إدراكها من ذاتها دون آلة جسمية، فإذا تعطل فعل النفس من جهة انشغالها بالجسم عن الجهة الثانية والدليل أنه عندما يشفى الجسم ليست بحاجة إلى بناء المعرفة من جديد أي أن النفس كانت حاضرة في كليتها ولم يعتريها نقص وإنما كانت مشتغلة عنه.

إن علاقة النفس بالجسد إذن لا تكون إلا علاقة تدبير وتصرف<sup>47</sup> وهذا يعني أن الغزالي من أنصار روحانية النفس أي الذات دون الروح الحيواني وهو في هذا المعنى يختلف مع من سبقه من المتكلمين الذين قالوا بمبادئها مثلاً ذهب إلى ذلك النّظام من أن روح الإنسان جسم لطيف وأنها أفضل ما في الإنسان وهي تشابك البدن بأجزائه وهو آتها والإنسان في الحقيقة هو الروح ويتفق الغزالي مع ما ذهب إليه الكندي<sup>48</sup> والفارابي<sup>49</sup> وابن سينا<sup>50</sup> غير أن ابن رشد حافظ على أرسطيته في هذا المعنى كما ذهب إلى ذلك دايراهيم مذكور. أي القول بأن الصورة (النفس) لا تنفصل عن الجسم وهي عنده فانية ولكنه يثبت روحانية العقل الفعال<sup>51</sup> وحسب د. نجاني فإن الخلاف بين مفكري الإسلام عن طبيعة النفس كان متصلًا بخلاف اليونانيين على هذا الموضوع فقد كان أفلاطون وأفلاطونين والمدرسة الاسكندرانية تقول بروحانية النفس كما كان الإبيقوريون والرواقيون يقولون بمبادئها أما أرسطو فكان موقفه وسطاً بين الماديين والروحانيين وحلّه المعروف هو النفس صورة الجسد ولكنه في الواقع كان أقرب إلى القول بمبادئ النفس ولذلك خالقه فلاسفة الإسلام متابعين

47- معارج القدس ص 35

48- المل والنمل ج 1 ص 45

49- رسائل الكندي تحقيق د. أبو ريدة

50- مبادئ آراء أهل المدينة الفاضلة الفارابي

51- الشفاء ج 1 285 والنجاة 185 والإشارات قسم 2 ص 224

52- تشخيص النفس لابن رشد ص 10

في ذلك أفالاطون والأفلاطونية الحديثة<sup>53</sup> أما الغزالى وإن رأينا  
يتحدث في بعض الموضع عن مادية النفس<sup>54</sup> فإنه يتحدث عن النفس  
الحيوانى أي النفس بمعنى الحياة وبالتالي فهي فانية فناء جسدها وهي  
غير النفس الروحانية.

#### بـ- الوعي الموضوعي :

يعبر الغزالى عن المرحلة الثانية التي تلي الوعي بالذات  
وإثباتها بأنها المرحلة التي تتغنى بمعرفة الحق لأن جميع العلوم  
مقدمات ووسائل لمعرفة الأول الحق جل جلاله فمن عرف نفسه فقد  
عرف ربّه وهو سفر تقوم به الذات وهي متوجهة صوب الحق لسفر  
عن وجه المعرفة وبمعنى آخر إن الذات هنا بمعنى العقل بما هو أداة  
الفهم والإدراك أي بما هي أداة تكوين للعلم.

---

-53 د. نجاتي : الإدراك الحسي عند ابن سينا ص 11 - 12

-54 الإحياء ج 4 - 446 - 447 ... 457

الدرة الفاخرة تحقيق جوتبه ص 4 و ص 17 و ص 20



## الفصل الثاني : تأسيس العلم

### ١/ ما هو العلم ؟

عرقه الغزالي في المنقذ بأنه "العلم اليقيني هو الذي ينكشف فيه المعلوم انكشافا لا يبقى معه ريب ولا يقارنه إمكان الغلط والوهم<sup>١</sup>" وعرقه في "المعيار" في مواطن مختلفة كقوله : "هو العلم القائم بالنفس الذي حقيقته ترجع إلى انتقال النفس بمثال مطابق للمعلوم<sup>٢</sup> وفي نفس المعنى يذكر في معارج القدس "اعلم أن الإدراك أخذ صورة المدرك" وبعبارة أخرى "الإدراك أخذ مثال حقيقة الشيء لا الحقيقة الخارجية فإن

---

1- المنفذ ص 82

2- معيار العلم ص 183

الصورة الخارجية لا تحل المدرك بل مثال منها<sup>3</sup> ثم يرتب الغزالى هذه المدركات المختلفة في التجرييد في أربع مراتب : الأولى الإدراك الحسي والثانية الإدراك الخيالي والثالثة الإدراك الوهمي والرابعة الإدراك العقلي وذلك هو التجرييد الكامل عن كل غاشية<sup>4</sup> .

ولا يكون العلم حسب ما تقدم إلا برهانيا "علم أن البرهان الحقيقي ما يفيد اليقين الضروري الدائم الأبدى الذي يستحيل تغييره كعلمك بأن العالم حادث وأن له صانعا وأمثال ذلك مما يستحيل أن يكون بخلافه على الأبد إذ يستحيل أن يحضر زمان حكم فيه على العالم بالقدم<sup>5</sup> . إذا كان العلم برهانيا فحقيقة ثابتة ومطلقة ويفاصله العلم الطني أي العلم بكونه أكثرها غالباً . أما العلوم البرهانية واليقينية والثابتة فهي العلوم التي جمعت المقدمات والشروط الضرورية للبرهان وموضوعها العلم بالله وصفاته وبجميع الأمور الأزلية التي لا تتغير كقولنا اللاثان أكثر من الواحد بينما العلم بالأوصيات والسموات والكواكب وأبعادها ومقاديرها وكيفية مسيرها لا يكون برهانيا وكذلك شأن العلوم اللغوية والسياسية لأنها تختلف حسب المكان والزمان . وكذلك شأن الأوضاع الفقهية والشرعية فلا تكون إلا ظنية ومتغيرة

-3- معارج القدس ص 61 من الضروري الانتباه إلى أن المعرفة العلمية ليست إلا تمثلاً للعالم وليس حقيقته وتلك هي طبيعة الإدراك العلمي وحقيقة أن العلم هو تمثلاً للعالم وليس حقيقة العالم :

-4- معارج القدس ص 62

-5- معيار العلم ص 255

وكذلك شأن الأحوال الإنسانية العارضة<sup>6</sup> وهكذا نلاحظ أن الغزال يميز بين نوعين من العلوم حسب صدق البرهان ويقينه. فما كان برهانياً ويقينياً ثابتاً فهو العلم على الحقيقة وموضوعه ميتافيزيقي كالعلم بالله وصفاته... وما كان ظنياً ومتغيراً في حقيقته بالزمان والمكان فهو ليس علماً على الحقيقة وموضوعه الطبيعيات والإنسانيات... أمام هذين الصنفين من العلوم يقوم الغزال بترتيبها حسب حاجة كلّ واحد إلى الآخر وحسب علاقته بالنفس في قوله : "ولما كانت النفس باقية أبداً كانت نجاتها وسعادتها في علوم صادقة أبداً كالعلم بالله وصفاته وملائكته وترتيب الموجودات وتسلسل الأسباب والمسببات فأما العلوم التي ليست يقينية دائمة فإن طلبت لم تطلب لذاتها بل للتوصيل بها إلى غيرها"<sup>7</sup> وهذا لا يمكن أن نسمى علماً على الحقيقة إلا العلم الذي أنجبه الفلسفة كما ذهب إلى ذلك هيقل لأن العلوم الأخرى لا تستطيع تحقيق هذا النمط من الحقيقة لأنها تبقى نسبية متغيرة وأنها تبقى في معالجتها موضوعية وليس مطلقة وليس في حقيقتها إلا تمثلاً ذاتياً مشتركاً للعالم (intersubjectif).

## 2/حقيقة البرهان :

"إن العلوم الحقيقة التصديقية هي مواد القياس فإنها إذا أحضرت في الذهن على ترتيب مخصوص استعدت النفس لأن يحدث فيها العلم

6- معيار العلم ص 257 أدركت الآن أن الغزال يفصل بين العلم بالله (العلم المطلق بالحقيقة) والعلوم الأخرى : الطبيعية والإنسانية، واللغوية والسياسية... (العلم النسبي والاحتمالي والتاريخي)

7- معيار العلم ص 185

من عند الله تعالى<sup>8</sup> وفي هذا القول يصور الغزالى مذهبه كاملاً في السببية حيث يجعل الله خالق كل شيء على الحقيقة يخلقها في النفوس المستعدة لها فالاستعداد من الإنسان والخلق من الله ولإدراك حقيقة هذا القول يجب أن نفحص طبيعة هذا الترتيب المخصوص أي المقدمات التي قال عنها في المنقد بأنها أوليات مسلمة<sup>9</sup> وقد فصل الغزالى القول فيها وأرجعها إلى أصناف أربعة.

### الصنف الأول:

الأوليات العقلية المحسنة وهي قضايا تحدث في الإنسان من جهة قوته العقلية المجردة وهي تحصل في الذهن إما لمعونة الحس أو الخيال أو وجه آخر ويبدو للذهن الذي يصدق بها اضطراراً كأنه كان عالماً بها كقولنا إن الاثنين أكثر من الواحد.

وبهذا التحديد لا يعترض الغزالى بالأفكار الفطرية التي حدثنا عنها ديكارت والتي جعلها قائمة في الذات المفكرة لأن الذات المفكرة عنده حاملة للأفكار وهي الأفكار اليقينية على الحقيقة عند ديكارت لأن الأفكار المصنوعة وغيرها يمكن أن يتسلل إليها الخطأ، أما الأولى فلا، بينما نجد الغزالى هنا ينفي على الذات الواقعية بذاتها لما تدخل في علاقة مع البدن وداخل الزمن تكسب معارفها مبتدئة بالمبادئ منتهية بعد رحلتها الطويلة بالمطلق. إن هذا الجنس من العلوم لا يتوقف الذهن في التصديق به إلا على تصور البساط أعني الحدود والذوات المفردة.<sup>10</sup>

8- معيار العلم ص 258 - 185

9- جاء في المنقد ص 86 : لم يكن نصب دليل إلا من تركيب العلوم الأولية فإذا لم تكن مسلمة لم يكن ترتيب الدليل.

10- معيار العلم ص 187

### **الصنف الثاني : المحسوسات :**

عندما يلتحم العقل بالحس يدرك الأوليات الحسية كعلمنا بأن لنا فكرا وخوفا وغضبا وشهوة وإدراكا وإحساسا وعدم التحامه به يمنع عنه هذا الإدراك وذلك بمساعدة قوى العقل الباطنية التي تدخل في علاقة مع الروح الحيواني.

### **الصنف الثالث : المجرّبات**

وهي من نتائج المحسوسات أيضا بمعاونة قياس خفي كحكمنا بأن الضرب مؤلم وجز الرقبة مهلك والنار حرقه وقد أدرك الحس هذه المعاني عند حدوثها وتكرارها أي أن الغزالى يطمئن للقضية التجريبية ويعتبرها أصلا أوليا من أصول التعقل على أن تكون التجربة مصحوبة بالتكرار لأن التكرار هو طريق اليقين بالقضية التجريبية وقد تحدث الغزالى عن ضرورة فحص التكرار لمعرفة كيف يوصل إلى اليقين<sup>11</sup> والحق أن الغزالى في هذا الصنف يشير إشكالا كان قد خصّص له في التهافت قسما مستقلا ناقش فيه الفلسفه موقفهم وفهمهم لقضية السببية وكانت مناقشته حادة إلى درجة أن أداء الغزالى اتهموه بأنه ينكر القول بالسببية لأنه يؤمن بالمعجزة غير أن الأمر على خلاف ما هو عليه فالسببية قضية تجريبية وداخل هذا الإطار يجب معالجتها وليس باعتبارها قضية عقلية صرفة فالدراستان مختلفتان بالضرورة، ولذلك فإن الغزالى يرى أن مشكلة السببية لا تعود إلى نفس الاقتران ولكن إلى وجه الاقتران : "إن التشكيك في موت من جزت رقبته وسواس مجرد

11- تعليق د. سليمان دنيا في معيار العلم ص 188

وإن اعتقاد موته يقين لا يستراب فيه<sup>12</sup> وليس في العقلاء من يشك فيه لكن النظر في وجه الاقتران شيء آخر مفاده "هل هو لزوم ضروري ليس في الإمكان تغييره أو هو بحكم جريان سنة الله تعالى لنفاذ مشيئته الأزلية التي لا تحتمل التبديل والتغيير"<sup>13</sup> وهذه الإجابة نجدها في معناها وقريباً من لفظها عند ابن رشد الذي خاصمه كثيراً فيها ولكنه انتهى إلى نفس قوله هذا وهذا ما يقول ابن رشد: "ينبغي أن نعلم أن من جد كون الأسباب مؤثرة بإذن الله في مسبباتها أنه قد أبطل الحكمة وأبطل العلم"<sup>14</sup> وهكذا أرجع الغزالى السببية إلى عمق آخر غير قائم بذاته في الطبيعة هو مشيئة الله الأزلية وأرجع ابن رشد السببية إلى نفس هذا العمق وهو مشيئة الله وليس الاختلاف بينهما إلا شكلاً قادته حرب الواقع وليس حقيقة العلم<sup>15</sup> . وداخل هذا الصنف أي المجربات يفرد

12- معيار العلم ص 191

13- معيار العلم ص 191

14- لاحظ هنا ان ابن رشد يجعل إذن الله وسطاً بين الأسباب والمبنيات : الكشف عن مناهج الأدلة ص 127 منشورات دار الآفاق الجديدة بيروت الطبعة الثانية 1979م

15- أرى من الضروري إعادة النظر في طبيعة الخصومة بين ابن رشد والغزالى عن طريق إعادة قراءة حقيقة نقد الغزالى للفلاسفة ونقد ابن رشد للغزالى ألا يكون ابن رشد مؤمناً بحقيقة تهافت الفلسفه (الفارابي وابن سينا) منتمراً للغزالى ولكن ليس للسبب الذي يعتقد فيه الغزالى وإنما سبب آخر هو أن ابن سينا والفارابي قد حرفا فلسفة أرسطو وبالتالي فالنقد موجه إلى فلاسفة الإسلام وليس إلى أرسطو ولكن في هذه الحالة يجب أن نعيد قراءة كتابات ابن رشد الكلامية والفقهية لنحدد موقفه منها وموافقه من كتاباته الأخرى، ألا يكون ابن رشد في علاقته بأرسطو كعلاقة الغزالى بالفلسفه في مقاصد الفلسفه.

= يمكن مراجعة موقف الغزالى من السببية في كتابه "الأربعين في أصول الدين" ص 13

- 14 - 15 - 16 حيث حلّلها تحليلاً آلياً يعود في أصله إلى الله باعتباره السبب الأول.

الغزالى فصلا خاصا بالحدسية " وهي قضايا مبدأ الحكم بها حدس من النفس يقع لصفاء الذهن وقوته"<sup>16</sup>

وللحصول على الحدس يتشرط الغزالى ممارسة العلوم فمن مارس العلوم يحصل له من هذا الجنس على طريق الحدس والاعتبار قضايا كثيرة لا يمكن إقامة البرهان عليها ولا يمكنه أن يشك فيها ولا يمكنه أن يشرك فيها غيره بالتعليم إلا أن يدلّ الطالب على الطريق الذي سلكه واستنهجه حتى إذا تولى السلوك بنفسه أفضاه ذلك السلوك إلى ذلك الاعتقاد إذا كان ذهنه في القوة والصفاء على رتبة الكمال<sup>17</sup> وداخل هذا الباب ندرك أن من الأمور اليقينية مالا نستطيع البرهنة عليه إلا بأن نطلب من غيرنا سلوك ما سلكناه "لا يمكن إفحام كل مجادل بكلام مسكت فلا ينبغي أن تطمع في القدرة على المجادلة في كل حق فمن الاعتقادات اليقينية ما لا نقدر على تعريفه غيرنا بطريق البرهان إلا إذا شاركناه في ممارسته ليشاركنا في العلوم المستفادة منه"<sup>18</sup> فمن لم يذق لم يعرف ومن لم يصل لم يدرك.

إن الحدس إذن من باب الذوق ويشرط ممارسة العلوم وقوة الذهن وصفاته فكان الحدس حالة ودرجة نصل إليها بعد فترة من التعلق والتعلم والتجريب فالحسد قوة تحصل في النفس نتيجة تعلقها الأول فمن

---

= ومراجعة موقف ابن رشد من السببية في كتابه "الكشف عن مناهج الأدلة" مع مراجعة دليل العناية عنده ومفهوم السببية الثاوي في طياته.

16- معيار العلم ص 191

17- معيار العلم ص 192

18- معيار العلم ص 192

لم يصل إلى الدرجات الأولى والراقية لم يدرك حقيقة هذه القوة ومن أنكرها فهو يثبت عجز ذهنه لا استحالة وجودها.

#### الصنف الرابع:

وهي القضايا التي عرفت لا بنفسها بل بوسط ولكن الذهن لا يعزب عن أوساطها كقولنا الاثنان ثلث السنة فإن هذا معلوم بوسط وهو أن كل منقسم ثلاثة أقسام متساوية فأحد الأقسام ثلث إن هذا الصنف مركب إلا أن تركيبته من درجة أولى وبالتالي فهو يجري مجرى الأوليات.

إن مقدمات البرهان ومرتكزات العلم إذن هي نتائج علاقة مباشرة بين الذات والبدن والعالم ونتيجة هذه العلاقة حصول الأوليات العقلية المحسنة والأوليات المحسوسة والتجربات بما فيها الحدسات والقضايا التي عرفت بواسطة مباشرة أن هذه العلوم الأولى إذا أحضرت في الذهن على ترتيب مخصوص استعدت النفس لأن يحدث فيها العلم بالنتيجة من عند الله تعالى وحاصل الكلام أن العلوم الأولى بالمفردات تصورا وبما لها من النسب تصدقها تحدث في النفس من الله تعالى أو من ملك من ملائكته عند حصول قوة العقل للنفس وعند حصول مثل المحسوسات في الخيال ومطالعته لها والقوة العقلية كأنها القوة الباصرة في العين<sup>19</sup> وبهذا يكون الاستعداد المخصوص من النفس أولاً أي حصول قوة العقل للنفس أولاً ثم حصول العلوم وهذا يعني أن لحصول العلم شروطها نفسية إضافة إلى شروطه الذاتية التي يفرضها ونعني شروط البرهان والتحقق من اليقين ذلك أننا نرى العقلاً يغلطون في

---

19- معيار العلم ص 235

نظرهم فاعلم أن فيهم خيالات وأوهاما واعتقادات يظنون أحکامها أحکام  
العقل فالغلط منسوب إليها<sup>20</sup>.

فأما العقل إذا تجرد عن غشاوة الوهم والخيال لم يتصور أن  
يغلط بل يرى الأشياء على ما هي عليه<sup>21</sup>  
إن العقل لا يستطيع أن يبني العلم إذن إلا داخل شروط يمكن  
تحديدها على ضوء ما بناه سابقاً بالشروط الذاتية لحصول العلم  
والشروط النفسية.

### 3- الشروط الذاتية لحصول العلم

يتحدّد هذا العنصر بسؤال مركزي وأساسي في فلسفة الغزالى  
عموماً وفي ميزان العمل خصوصاً ألا وهو ما الذي يجعل العلم ممكناً  
أو ما هي شروط إمكان العلم؟

تتحدد هذه الشروط من خلال التمييز بين النفس الحيوانية  
والنفس الإنسانية أما الأولى فهي حقيقة الجسد وأما الثانية فهي الذات  
الإنسانية وهذا يعني أن الذات في بنائها للعلم تدخل في علاقة متينة مع  
النفس الحيوانية أي مع قوى الجسد ولذلك لا يمكن أن ندرك شروط  
إمكان العلم إلا بمعرفة قوى الجسد وقوى الذات.

#### 1- دور الجسد:

يعطي الغزالى للجسد دوراً مهماً وأولياً في تحصيل العلم والجسد  
عنه معلوم من جهة الاختبارات الطبية والعلوم التشريحية بل أن

20- مشكاة الأنوار ص 127

21- مشكاة الأنوار ص 127 لاحظ هنا أن الغزال يضع شروط عدم الوقوع في الغلط  
لأن العقل في حقيقته لا يغلط. إن الغلط لا يكون إلا عندما يتلبس الوهم والخيال صورة  
العقل.

الغزال يصرّح في موضع مختلفة من مؤلفاته أنه استفاد من علم الطب أشياء كثيرة تتعلق بالجسد وبقواه كقوله في الميزان<sup>22</sup>: وعرف ذلك بعلم الطب<sup>23</sup> فقد عرّفه الطب أن للنفس الحيوانية ونعني بها قوى الجسد قوتين أحدهما محركة والأخرى مدركة أما المحركة فقسمان باعثة ومبشرة للحركة. ويتأملنا للتقسيم الذي يورده منسجماً في ذلك مع من سبقه من الفلاسفة كابن سينا نرى الغزال يقيم تأملاً عميقاً ودقيقاً لآلية الجسد لأنّ الجسد في حقيقته آلية تحكمها قوى موضوعية يمكن إدراكتها والتعرف على كيفية سيرها.

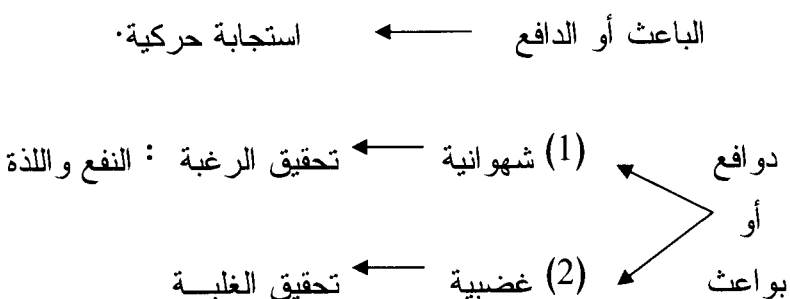
تتجسم القوة الباعثة أو المحركة الباعثة في القوة النزوعية الشوقيّة أي أنها مركز الدوافع المحركة الذي يتجمّع في الخيال حيث تحصل صورة منها كأنّ هذا الشيء مطلوب أو مهروب منه فتستجيب القوة المباشرة للحركة المنبعثة في الأعصاب والعضلات فتشنج العضلات فتجذب الأوتار المتصلة بالأعصاب إلى نحو جهة المبدأ أو ترخيها فكلما حدث باعث حصلت عنه مباشرة استجابة حركية ويتولى الرابط الآلي مهمّة خطيرة تجعل الجسد آلية في حالة انسجام كامل غير أن هذه الدوافع والبواعث تنقسم بدورها إلى دوافع شهوانية ودوافع غضبية.

أما الشهوانية فمرتبطة بالنفع واللذة وأما الغضبية فمرتبطة بطلب الغلة ويمكن تلخيص هاتين القوتين على النحو التالي :

22- ميزان العمل ص 19

23- ميزان العمل ص 18-19

\* لاحظ القسّير السلوكي الذي يقيمه الغزال من خلال العلاقة الآلية بين الباعث أو الدافع والاستجابة الحركية وهي علاقة آلية ضرورية.



وهذا يؤكّد الغزالى في هذا المستوى من التقسيم على المبدأ الفيزيولوجي للحركة يقول الغزالى : "الروح الحيواني جسم لطيف كأنه سراج مشعل والحياة هي السراج والدم دهن ووالجسد والحركة نوره والشهوة حرارته والغضب دخانه ... يوجد عند جميع الحيوانات ... والإنسان جسم وأثاره أعراض وهذا الروح لا يهتدى إلى العلم ولا يعرف طريق المصنوع ولا حق الصانع وإنما هو خادم أسير"<sup>24</sup> إن هذا التحليل الفيزيولوجي يتتأكد عندما يعرف الغزالى الموت بربطها إلى أسباب قائمة في التركيبة العضوية للجسد" يموت البدن لو يزيد دهن الدم، وينطفئ لزيادة الحرارة ولو ينقص ينطفئ بزيادة البرودة وانطفاؤه سبب موت البدن<sup>25</sup> إذا كان هذا شأن الحركة فكيف يتحدد الإدراك إذن؟ يحدد الغزالى الإدراك باعتباره قوة حيوانية أي جسدية ويعتقد أن الإدراك قسمان ظاهر وباطن أي قسم يعود إلى الحواس الخمس وقسم آخر يتمثل في القوى الباطنية للإدراك وهذا التقسيم ضروري لحصول

24- الغزالى مجموعة الرسائل ط. دار الكتب العلمية بيروت 1986

25- نفس المصدر

الإدراك لأن الغزال يعرفه بأنه عبارة عن "أخذ مثال حقيقة الشيء لا <sup>26</sup>  
الحقيقة الخارجية".

أما عن الحواس الخمس فيتجنب الغزال الخوض فيها لأن  
القول في حقيقتها طويل <sup>27</sup>، ولكنها تمثل الخطوة الأولى في بناء المعرفة  
أي في حصول الإدراك.

وأما القوى الباطنة فيفصلها الغزال تفصيلا يساعد على فهم  
آلية الجسد عند قيامه بعملية الإدراك ذلك أن الغزال يعتبر أن القوى  
الباطنية خمسة :

- الخيالية : انطباع صورة المرئي وتسمى حسا مشتركا
- الذاكرة مكانها التجويف الأول من مقدمة الدماغ : حافظة
- الصور .
- الوهمية ومكانها نهاية التجويف الأوسط من الدماغ تدرك معاني غير محسوسة من المحسوسات الجزئية كإدراكتها بأن الولد معطوف عليه .
- الذاكرة : وهي الحافظة لهذه المعاني مسكنها التجويف المؤخر من الدماغ
- المفكرة : مسكنها وسط الدماغ وهي مرتبة بين خزانة الصور وخزانة المعاني وتقوم بدور التركيب والتفصيل حسب الاختيار ولا

26- يقول الغزال : "اعلم أن الإدراك أخذ صورة المدرك وبعبارة أخرى الإدراك أخذ مثال حقيقة الشيء لا الحقيقة الخارجية فإن الصورة الخارجية لا تحل المدرك بل مثل منها فإن المحسوس بالحقيقة ليس هو الخارج بل ما تمثل في الحاسن..." معارج القدس ص 61

27- ميزان العمل ص 19 وقد أفرد لها الغزال تحليلًا مطولاً في كتابه "معارج القدس"

تقدر على وضع شيء مستجد ليس موجودا في الخيال إلا بمجرد التفصيل والتركيب<sup>28</sup>.

إن هذا التفصيل الخاص بقوى الجسد المعرفية يؤكد لنا ما ذهب إليه الغزالى في حقيقة البرهان من أن المقدمات لها أصل حسي وتجريبى وليس فطرية لأن الذات تستخدم هذه القوى كآلات لتحصل على المعارف الأولى المكونة للمقدمات التي يبني بها العلم ويقوم عليها البرهان ويصرّ الغزالى على أنها قوى جسدية خالصة وهو اعتراف وإيمان يتكرران كل مرة بأن الجسد فاعل في عملية الإدراك بل إن فيه القوة المفكرة التي يسميها في موقع آخرى بالقوة المتخللة وهي غير القوة الخيالية. إن قوة المفكرة هي آلة العقل أي أنها شرط عمل العقل، وكل فساد يحصل فيها أو في غيرها يجعل عمل العقل غير ممكن ففساد الآلة يجر معه فساد الإدراك وليس فساد العقل لأن العقل أو الذات قائم بذاته ليس بحاجة إلى غيره. إن صحة الفيزيولوجي وطبيعته شرط أساسى إذن لظهور فعل الإدراك. أي إن الجسد شرط ذاتي يجعل العلم ممكنا ولكن هذا الشرط غير كاف فإن من شأن القوة المفكرة مثلاً "أن تعمل بالطبع عملاً منتظماً أو غير منتظم وإنما ذلك لاستعمالها النفس على أي نظام تريده ولو لم يكن كذلك لأن أمراً طبيعياً، ولما كان للإنسان أن يتعلم الصناعات المختلفة والنقوش العجيبة والخطوط المنظومة ليكون مطبوعاً على فعل واحد حساند العيواناته فهذه القوة تستعملها

---

28- ميزان العمل ص 19 لاحظ أهمية التفسير العصبي للإدراك، بل إن القوة المفكرة قوة عصبية هي الأخرى ومسكها وسط الدماغ.

النفس في التركيب والتفصيل تارة بحسب العقل العملي وتارة بحسب العقل النظري وهي في ذاتها تركب وتفصل ولا تدرك<sup>29</sup>.

إن القوة المفكرة "مسكنها وسط الدماغ بمنزلة الملك يسكن وسط المملكة والخيالية مسكنها مقدمة الدماغ جارية مجرى صاحب بريده إذ مجتمع الأخبار عنده والحافظة التي مسكنها مؤخر الدماغ جارية مجرى خادمة"<sup>30</sup> أما القوة الناطقة أو العقل أي النفس الإنسانية هي "الملك بالحقيقة"<sup>31</sup> وبالتالي فالنفس هي العاقلة حقيقة والقوة المفكرة وبقية قوى الجسد أي الدماغ ليست إلا خدما وآلات لها فالفيزيولوجي لا يحدد التفكير وإن كان يمثل شرطا ضروريا له كما أن الفكر لا يتحدد فيزيولوجيا إن وراء أعمال قوى الجسد تسكن القوة الناطقة في الإنسان أو الذات.

إن هذه المسألة التي خاض فيها الغزالي مسألة خطيرة وتحتل مكانة مهمة في نظريات المعرفة عموما التي يعتقد بعض الفلاسفة أنها تقوم على أصل مادي فيزيولوجي صرف وليس التفكير إلا إفرازا من إفرازات الدماغ<sup>32</sup> غير أن علماء الأعصاب المعاصرین يثبتون اليوم

---

29- معراج القدس ص 47

30- ميزان العمل ص 25

31- ميزان العمل ص 25

32- يصف هكсли العلاقة بين العقل والجسد على هذا النحو : "يبدو أن الوعي متصل بآليات الجسم كنتيجة ثانوية لعمل الجسم، لا أكثر، وأن ليس له أي قدرة كانت على تعديل عمل الجسم مثلا يلزم صفير البخار حرقة القاطرة دونما تأثير على آليتها." كما كتب هكсли يقول : "وهكذا سيوسع علم وظائف الأعضاء في المستقبل شيئا فشيئا من عالم المادة وقوانينها إلى أن يصبح مساويا في امتداده نطاق المعرفة والشعر والعمل إن خير

عكس هذا التصور يقول السير "شارلز شرنغتون" الذي يعتبر مؤسس فسيولوجيا الأعصاب الحديثة "هذا ظهر فرق جذري بين الحياة والعقل فالحياة هي مسألة كيمياء وفيزياء، أما العقل فهو يستعصي على الكيمياء والفيزياء<sup>33</sup> أي أن "وحدة التجربة الوعائية يتيحها العقل الوعي نفسه لا آلية الأعصاب" وفي نفس المذهب يقر برغسون بأن "الدماغ لا يحدد الفكر وأن الفكر مستقل عن الدماغ في جزء كبير على الأقل"<sup>34</sup>.

#### بعض دور الذات:

إذا كان للذات وعي بذاتها فإن وعيها مستقل عن العالم لأنه لا يحتاج إلى واسطة بينه وبين نفسه<sup>35</sup> لإثبات نفسه وإدراك حقيقته. غير

طريقة للبحث في العقل من زاوية النظرة القديمة (المادية) هي إظهار كيفية انباثه من المادة

(العلم في منظوره الجديد) تأليف روبرت م أغروس وجورج ن. ستاسيو - ترجمة د. كمال خلايلي - عالم المعرفة عدد 134 سنة 1989

<sup>33</sup>- نفس المرجع ص 26

<sup>34</sup>- نفس المرجع ص 42

يقول بنفيلد (عالم أعصاب) : إنه أقرب إلى المنطق أن نقول إن العقل ربما كان جوهراً متميزاً ومختلفاً عن الجسم" يعلق صاحب الدراسة أن "من دواعي السخرية أن بنفيلد بدأ أبحاثه بهدف إثبات العكس تماماً فيقول : "طوال حياتي العلمية سعيت جاهداً كغيري من العلماء إلى إثبات أن الدماغ يفسر العقل" غير أن الأدلة حملته أخيراً على الإقرار بأن العقل البشري والإرادة البشرية حققتان غير ماديتين وبعلن بانفيلد" يا له من أمر مثير إذن أن نكتشف أن العالم يستطيع بدوره أن يؤمن عن حق بوجود الروح" وإذا كان العقل والإرادة غير ماديتين فلا شك أن هاتين المكتفين على حد تعبيراً "اكلس" لا تخضعان بالموت للتحلل الذي يطرأ على الجسم والدماغ كليهما ص 43.

<sup>35</sup>- برغسون : الطاقة الروحية تعريب سامي الدروبي ط 2 1963 دار الفكر العربي.

<sup>36</sup>- راجع الفصل الأول حول حقيقة النفس وجودها.

أن هذا الوعي ليس منغلاً على نفسه في نرجسية مطلقة تمنع عنه الاتصال بالآخر. إن هذا الوعي منفتح على العالم لأنّه يريد أن يحقق عروجاً نحو الآخر لأنّ الوعي بالذات ليس إلا خطوة أولى تمثل شرط تحقيق الخطوات الأخرى، وهكذا فإنّ الذات تطلب دوماً الآخر أي العالم لتعمق وعيها أكثر لأنّ الوعي بالآخر درجة ضرورية تطلبها الذات نفسها لأنّها لا تعرف اكتمالها إلا به وأعني به معرفة الله "فمن عرف نفسه عرف ربه" باعتباره أسمى المعارف وأشرفها. وإذا تبين لنا أن للجسد دوراً في تأسيس المعرفة والعلم وأن دوره لا يستقيم ذاتياً وإنما بطلب قوة العقل لتجعل من قوى الجسد قوى فاعلة حقيقة، وإذا تبين أن النفس خالية من كل معرفة قبل اتصالها بالبدن<sup>37</sup>. إذا أدركنا هذا، علمنا يقيناً أنّ الإنسان يصنع العلم عبر وحدة لا يمكن أن تنفصّم وأعني بها وحدة النفس والجسد أي أن كلّ حديث عن النفس أو عن الجسد لا بد أن يكون داخل هذه الوحدة لأنّ الإنسان الحيّ والعاقل هو هذه الوحدة عينها أي أن الحديث عن النفس في انفصال عن الجسد ليس إلا حديثاً منهياً

37- يقول الغزالى في "المعارف العقلية" الفصل الرابع (صفة النطق) ص 65 : "والنفس الإنسانية جوهرة حية عالمية فعالة دراكمة وأن هذه الجوهرة في بداية الفطرة وأول الاقبال على المضيعة جوهرة ساذجة غير منقوشة بل هي قابلة للصورو مستعدة لتحصيل العلوم ما فيها نقش لا من خير ولا من شر ولا من علم ولا من جهل..."

فإذا تعلقت النفس بالبدن نوعاً من التعلق... وإذا أقبلت النفس في بداية الفطرة فأول الأشياء تكون غير قابلة للمعاني المعقولات، غير قوية على إدراك المحسوسات ولا فيها رسوم من العلوم الأوليات... فإن هذه الأشياء تتالها النفس بأدنى تفكير وأقل رؤية فإذا انتقل الجنين إلى الطفولة تقوى بعض حواسه فإذا انتقل إلى الصبا تنت قوة الحواس وتدرك كل حاسة محسوساتها ثم أن النفس تقبل تعلم المفطورات فحينئذ تكون غريزياً ثم بعد ذلك تنتقل إلى الشباب ويحصل للنفس إدراك بعض المعقولات.

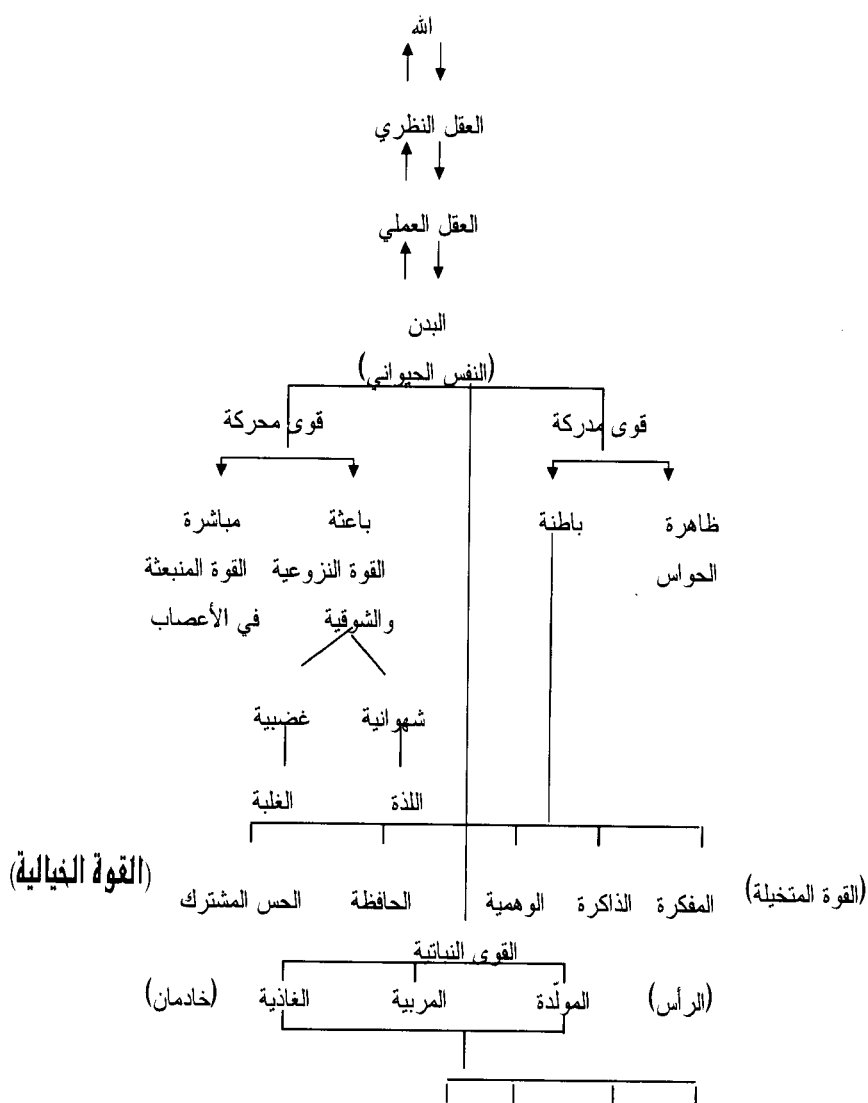
وليس حقيقاً وإذا اعتقدنا أنه حقيقي فإن اعتقادنا هذا يدلّ على سوء فهم طبيعة الإنسان بما هو كائن عاقل.

إن للنفس الإنسانية قوتين : الأولى قوة عالمية والثانية قوة عاملة وقد تسمى كلّ واحدة منها عقلاً على سبيل الاسم المشترك. يتولى العقل النظري رسم المعقولات والحقائق والعقل العملي يخدمه ويتأمر بأمره وذلك لأن العقل العملي موجه إلى البدن لأنّه مبدأ حركته إلى الأفعال المعينة الجزئية المختصة بالتفكير والرواية على ما تقتضيه القوة العالمية النظرية وفي عروج العقل / الذات / النفس / معرفياً يعرف مراحل ودرجات متعددة حسب عمق النظر وقوته وحسب حضور المعقولات عنده فهو عقل بالقوة في بداية عهده كالعقل الذي في الطفل وهو عقل بالملكة عند حصول الأوليات الضرورية كحال الصبي المميز المرافق للبلوغ وهو عقل بالفعل عند حصول المعقولات الكسبية كلها بالفعل وتكون كالمخزونة عنده كحال الكاتب الحاذق الغافل عن الكتابة . وهو في هذه الدرجة الأخيرة يتحول بين رتب متعددة ودرجات لا تحصى تختلف بكثرة المعلومات وقلتها وبشرف المعلومات وخستها وبطريق تحصيلها وإنها تحصل بالعلم الإلهي ويتعلم واكتساب ...<sup>38</sup>

إذا كانت المعرفة تحصل بهذه الصورة وفق هذه المراتب والدرجات فإن حصولها قائم على جملة من القوى البدنية والعقلية تصنع في حياكتها قصة المعرفة وقصة الحياة ذلك أن العقل النظري هو الرئيس والعقل العملي وزيره يتولى مهمة تدبير البدن لأن البدن آلة النفس وهذا بيانه :

---

<sup>38</sup> ميزان العمل ص 21



إن هذه الآلة الجسدية لا تكون فاعلة إذن إلا تحت حكم العقل وتدييره. فالعقل لا يستطيع بناء العلم إلا بجسمه ولا يستطيع أن يدخل في علاقة مع الآخر إلا به، فهو آلة. أي أن الآلة بحاجة إلى أداة تدبير وتوحيد وسياسة ولها السبب يدعو الغزالى إلى ضرورة تأمل آلة البدن وينصح بالنظر في تشريح الأجسام فهو سبيل للعقلاء يدركون به صنع الله فيزداد إيمانهم فيتسرّع تعظيمهم لله (وفي الأرض آيات للموقنين وفي أنفسكم أفلًا تبصرون) <sup>39</sup> إذا كان العقل في بنائه للعلم يستعمل الجسد فإن معارفه التي يصل إليها تبقى يقينية لا يمكن للشك أن يزعزع ثقتنا فيها شريطة توفير شروط البرهان وعدم الخلط بين مستويات النظر ولذلك نرى الغزالى يقر بصدق الرياضيات والمنطق والعلوم الطبيعية ولكنه يشترط أن تكون هذه العلوم بعيدة عن العلم الإلهي أي أن تطلب لذاتها لأن العقل أداة فهم وإدراك ملزم باتباع مقدمات البرهان التي سعى البدن في تقديمها إليه لأن العقل صفة بيضاء في حقيقته ليس فيه أي علم ولكنه مستعد لقبول العلم.

إن هذا المستوى العلمي الذي استطاع العقل تحقيقه يبقى محافظا على يقينه مادام محافظا على شروط البرهان أي أن تجاوزه لعالم الحس أو لقضايا العلم يجعله في حالة ارتباك يصعب مقاومتها وتجعل الذات العاقلة تسقط في التهافت كما سقط الفلاسفة من قبل حين جمعوا بين العلوم الوضعية والعلوم الميتافيزيقية داخل إطار واحد هو إطار العقل أي العقل بما هو أداة بناء للعلم غير أن الغزالى يعتقد أن

---

<sup>39</sup>- الذاريات آية 21/20 ذكرها الغزالى في الميزان ص 26

وراء هذا العقل طورا آخر لا يستطيع هذا العقل إدراكه لأنه مشدود إلى البدن وخطأ الفلسفه يتمثل في تحويل هذا العقل من وجهته التي له إلى وجهة الميتافيزيقا التي ليست له ولكن لا يعني هذا أن العقل بعيد عن هذا العالم الغيبي . إن الغزالى يصرّح بأن العقل أنموذج من نور الله عز وجل<sup>40</sup> يدرك نفسه ويدرك غيره ويدرك صفات نفسه يتصرف في العرش والكرسي وما وراء حجب السماوات وفي الملأ الأعلى والملائكة الأنسى كتصرفه في عالمه الخاص ومملكته القريبة أعني بذاته الخاص بل الحقائق كلها لا تحتجب عن العقل<sup>41</sup> لأن الموجودات كلها مجال العقل إذ يدرك هذه الموجودات التي عدناها وما لم نعدّها وهو الأكثر فيتصرف في جميعها ويحكم عليها حكما يقينيا صادقا فالأسرار الباطنية عنده ظاهرة والمعانى الخفية عنده جلية<sup>42</sup> يبدو أن فهمنا لحقيقة العقل تهدّه تناقضات ولا يمكن لنا أن نتجاوزها إلا بالرجوع إلى حقيقة العقل عند الغزالى وهو ما سنورده في الفصل الثالث والرابع حول قيمة العقل ولكننا في هذا المستوى من النظر نكتفي بالقول بأن العلم عند الغزالى يقيني لا يخالطه ريب مثلاً يذكر ذلك في المنفذ " ورجعت الضروريات العقلية مقبولة موثوقة بها على أمن ويقين"<sup>43</sup> شريطة عدم تورّطه في البحث في الإلهيات وفي كلّ ما ليس للجسد فيه دور، فكلّ ما ليس للجسد فيه دور لا يمكن تمثيله ولا يحصل إدراكه .

-<sup>40</sup> مشكاة الأنوار ص 123

-<sup>41</sup> مشكاة الأنوار ص 123

-<sup>42</sup> مشكاة الأنوار ص 125

-<sup>43</sup> المنفذ ص 86

يبدو إذن أن الذات فاعلة في البدن ومؤسسة للعلم، وأن هذا التأسيس هو من مظاهر هذا الفعل وإن ذكرنا آنفاً أن العلم يقيني فإن إمكان الغلط واقع لا محالة، وهذه الإمكаниّة تفطن لها الغزالي وقدم لها تفسيراً خلاصته أن سبب غلط العقلاء يعود إلى الخيالات والأوهام والاعتقادات التي تظهر في مظهر العقل لأن العقل عندما يستعمل الجسد تظهر قوى الجسد لتشكل المعرفة حسب بصماتها ولا شك أن قوى الجسد مؤثرة لذلك جعل الغزالي العقل العملي مدبراً لشؤونه يقول الغزالي : "وينبغي أن يكونسائر قوى البدن مقومة مغلوبة دون هذه القوة العملية" <sup>٤٠</sup> فإن صارت مقهورة حدثت فيها هيأت انتقامية للشهوات تسمى تلك الهيأت أخلاقاً رديئة <sup>٤٤</sup> أي أن العقل مطالب بالتجدد عن غشاوة الوهم والخيال لكي يقدر على رؤية الأشياء على ماهي عليه وهذا القول يدفعنا إلى الحديث عن الشروط النفسية الضرورية لحصول العلم ذلك أن الشروط الذاتية وإن كانت أساسية ومرتبطة بفعل الإدراك ذاته وحصول العلم فإن الشروط النفسية هي التي ستتضمن حصول اليقين فكم من باطل ظهر في مظهر اليقين وكم من حق لبسه الباطل فحجبه .

#### ٤- الشروط النفسية لحصول العلم :

لا شك أن قوى الجسد أهمية بالغة في حصول العلم غير أن هذه القوى كما سبق وبيناه <sup>٤٦</sup> تتعايش داخلها قوى محرّكة وقوى مدركة

44- ميزان العمل ص 20

45- مشكاة الأنوار ص 127

46- راجع الشروط الذاتية لحصول العلم

وهذا التعايش مؤثر في طبيعة اليقين الذي ننتهي إليه فإن كانت القوى كاملة وفعلها تماماً كانت نتيجتها مختلفة نوعياً عن نتائجها لو كان فيها عيب أو نقص أو اضطراب، لذلك يوجد فرق بين السعي في تحصيل المعرفة ويتمثل في البحث عن طبيعة الإدراك وقواه والسعى إلى توفير شرط حصول المعرفة. "إن تأثير العمل لإزالة ما لا ينبغي والسعى في ٤٧ العلم سعي في تحصيل ما ينبغي وإزالة ما لا ينبغي شرط لتفريح المحل لما ينبغي" <sup>٤٧</sup> ويعرف الغزالى العمل بقوله: "العمل معناه كسر الشهوات بصرف النفس عن صوبها إلى الجنبة العالية ليمحي عن النفس الهبات الخبيثة والعلاق الرديء التي ربطتها بالجنبة السافلة" <sup>٤٨</sup> . إن الجسد بهذا المعنى يجب أن يكون محل تطهير قبل أن يكون مستعداً للدخول في ممارسة البحث والتعقل ولا يكون ذلك ممكناً إلا إذا خضع الجسد لأوامر العقل العملي الذي يأخذ أوامره من العقل النظري لأن الجسد مصدر الشهوات والشهوات من القوى البااعنة وبالتالي فهي سبب مباشر لحركة الجسم نحو اللذة إلا إذا ما وقع تدريب هذه القوة بواسطة التعاليم الواردة من العقل العملي المسؤول عن سياسة البدن كما أن الجسد مصدر قوى الوهم والخيال وهي قوى فاعلة ومشاركة في عملية الإدراك فإذا لم تخضع هذه القوى لتدبير العقل فإن العقل يقع في الخطاء وتختلط أمامه السبل فيعجز عن الإدراك واكتشاف اليقين، ومن ثمة كان ضرورياً على العقل أن يتجرد عن غشاوة الوهم والخيال لكي يرى الأشياء على ما هي عليه <sup>٤٩</sup> وقد شبّه الغزالى الشهوة بالعبد السوء الماكر والمخدع والخبيث

<sup>٤٧</sup> ميزان العمل ص 27

<sup>٤٨</sup> ميزان العمل ص 28

<sup>٤٩</sup> مشكاة الأنوار ص 127

قادر على أن يتمثل بصورة ناصح وتحت نصحه الداء العضال ودينه  
 منازعة الوزير أي القوة العقلية في التدبير حتى لا يغفل عن منازعه  
 ومعارضته في آرائه ساعة<sup>50</sup>. يبدو أن الغزالي في هذا الإطار يدرك  
 تمام الإدراك أن فعل المجاهدة لها دلالتان الأولى أن للجسد حضورا  
 وفاعلية وإن للعقل حضورا وفاعلية. والثانية أن فاعلية الجسد إذا  
 استولت على فاعلية العقل فسد العقل وقل يقينه ويصبح إليه هواء، وإذا  
 استولت فاعلية العقل على فاعلية الجسد تهذب النفس وتعقلت وكشفت  
 لها الحجب "فكشفنا عنك غطاءك ببصرك اليوم حديد"<sup>51</sup> إن مجاهدة  
 النفس ليس ممارسة أخلاقية في جوهرها بقدر ما هي ممارسة معرفية  
 تزيد أن يجعل آليات الإدراك الجسدية والعقلية في حالة انتظام وانسجام،  
 كل قوة خادمة ومخدومة داخل علاقة لا تنفص وبالتالي يكون هذا العمل  
 ضروريا لبناء العلم والغزالي لم ينشأ الاقتصار على الشروط الذاتية لأنها  
 غير كافية إذا لم تكن النفس ذاتها غير مستعدة لممارسة فعل التعلم بل  
 إن العقل قد توقف أمامه حجب عديدة تحول دون إدراكه وتعقله، وقد  
 وضع الغزالي هذه الحجب في كتابه "مشكاة الأنوار" وكشف فيها أنواع  
 الأحجية فهناك المحظيون بمحض الظلمة وهم الملحدة الذين أنصتوا  
 إلى نفوسهم الكدرة ولا ظلمة أشد من الهوى والنفس. وهناك المحظيون  
 بنور مقرون بظلمة وهم ثلاثة أصناف صنف منشأ ظلمتهم من الحسن  
 وصنف منشأ ظلمتهم من الخيال وصنف منشأ ظلمتهم من مقاييس

<sup>50</sup>- ميزان العمل ص 40

<sup>51</sup>- سورة "ق" الآية 22

عقلية فاسدة.<sup>52</sup> إن الاهتمام بالجانب النفسي يكشف لنا أن طريق الإدراك قائم على "المجاهدة بمحو الصفات المذمومة وقطع العلائق كلها والإقبال بكل الهمة على الله تعالى، ومهما حصل ذلك فاضت عليه الرحمة وإنكشف له سرّ الملكوت وظهرت له الحقائق وليس عليه إلا الاستعداد بالتصفية المجردة وإحضار النية مع الإرادة الصادقة والتعطش التام .."<sup>53</sup> ويروي الغزالى في هذا المعنى حكاية أهل الصين والروم والتي كشف من خلالها كيف أن النفس هي محل نقش العلوم الإلهية ولتحصيله لنا طريقان، أحدهما تحصيل عين النقش وثانيهما الاستعداد لقبول النقش من خارج والأصح من هذين الطريقتين إحضارهما معا لأن الاستعداد شرط لا غنى عنه وقبول المعقولات شرط آخر لا غنى عنه أيضا فتمام المعرفة إذن لا يتوفّر إلا بعلم واكتساب من جهة وبالكشف من جهة ثانية.

لم يكن الغزالى في هذا الباب فريد زمانه وإنما نجد ملامح هذا التوجه عند غيره من فلاسفة الإسلام والإغريق يقول سقراط : "ولكن النفس تفكّر أحسن ما يكون التفكير عندما لا يعكر صفوها لا السمع ولا البصر ولا الألم ولا اللذة بل فقط لما تتعكّف أشد ما يكون الاعتكاف متخلصة من الجسد وقطعة معه بحسب الإمكان كل معاشرة وكل اتصال سعيا إلى إدراك الواقع"<sup>54</sup> غير أن تصور أفلاطون يريد إلغاء الجسد قدر الإمكان بينما الغزالى يريد الإبقاء على الجسد لأنه آلة

<sup>52</sup> مشكاة الأنوار ص 177 - 178 - 180 - 181 - 182 - 183 - 184

<sup>53</sup> ميزان العمل ص 31

<sup>54</sup> الفيدون : أفلاطون 66a - 64d

الضرورية على أن يكون تحت سلطة العقل وإذا حصل أن تمرد وخرج عن طوع العقل فإن تهذيبه يصبح شرطاً لازماً وقد اعتنى الغزالى بكيفية التهذيب عنایة كبيرة سواء من حيث بيان المستوى النظري للتهذيب ومن حيث بيان المستوى التطبيقي له أي أن الغزالى أدرك ضرورة معالجة هذه القضايا معالجة تجريبية قريبة من الأذهان مفهومة من طرف النفوس العادلة والعاقلة وكأنه يمارس فعل التحليل النفسي للسلوك وفي هذا المستوى من التحليل يمكن القول إن تحليلاً نفسياً للذات وللجسد يعد شرطاً ضرورياً ولازماً يسبق عملية إنشاء العلم: يجب أن يتطهر الإنسان من معارفه البالية وسلوكيه المنحرف وأن يحصل فيه اعتدال ضروري وكاف لممارسة فعل التعقل والإدراك وقد شبّه الغزالى هذه العملية بتشبيهات مختلفة يقول في أحدها : "إذا فرضت داراً بنيت ملك، رتبة تلك الدار نزول الملك فيها، وقد اغتصبها القردة والخنازير فجمال تلك الدار وكمالها موقوف على أمررين أحدهما إزعاج القردة النازلين فيها بغير حق والأخرى نزول المستحق" <sup>55</sup>.

إن الدار هي النفس وقد سبق في فصول سابقة أن بينا أن بناء الغزالى الفلسفى قام على أسلوب نقدي تأسيسي متماساك . والنقد عند الغزالى أخذ وجهين : وجه مسلط على معارف الفلاسفة الأوائل أي المعرف السائدة في عصره . ووجه ثان مسلط على الذات ، حيث أدرك ضرورة الاعتكاف وتطهير النفس من كل قبح ممکن .

- ميزان العمل ص 28 <sup>55</sup>

أما التأسيس فهو حصول العلم اليقيني لديه عن طريق العقل/الذات الذي عبر عنه "أنه نور قدحه الله في الصدر" <sup>56</sup> وحصول اليقين أرده الغزالى بموازين ومعايير سماها الغزالى القسطاس المستقيم الذى يضمن لمن يراعيه الوصول إلى اليقين وتجنب الوقوع في الخطأ. يقول : "هيات لا أدعى أنني أزن بها المعرف الدينية فقط بل أزن بها أيضا العلوم الحسابية والهندسية والطبية والفقهية والكلامية وكل علم حقيقي غير وضعى فإني أميز حقه من باطله بهذه الموازين وكيف لا وهو القسطاس المستقيم والميزان الذى هو رفيق الكتاب والقرآن" <sup>57</sup> وحاصل القول إن العلم يسعى إلى اليقين واليقين لا يكون إلا بانكشاف المعلوم ولا ينكشف المعلوم إلا بشرطين الأول استعداد النفس للكشف والثانى أن يكون المعلوم قابلا لأن يكشف ويزول عنه الغطاء.

يتحدد معنى الأول في الشروط النفسية لحصول العلم اليقيني من استعداد قائم على التضحية وعلى المجاهدة وعلى فضح الأخطاء وأسبابها سواء تلك المتصلة بالجسد أو بالعقل نفسه وهنا تأتى ضرورة إنشاء المعايير والموازين، ويتحدد المعنى الثانى بالشروط الذاتية لحصول العلم اليقيني من قيام العقل بمهامه كاملة من حيث استخدام لكل قواه الذاتية وقوى جسده الخاص بصورة تمكنه من بناء الكلى ومعرفة التصورات الكلية وإدراك اليقين الذى لا يخالطه ريب غير أن المعنى الثانى مرتبط بالمعنى الأول ارتباط الشرط بالنتيجة وبالتالي فإن اهتمام الغزالى بالجانب النفسي وخصوصا في هذا الكتاب أى ميزان العمل له

<sup>56</sup> - المنقد من الضلال ص 86 - انظر الفصل القادم حول معنى النور

<sup>57</sup> - القسطاس المستقيم ص 82

ما يبرّه فبقدر ما نكشف طبيعة السلوك وندرك حقيقة الدوافع والبواعث وكيفية فعلها في قوى الجسد الأخرى بقدر ما نتمكن من تحقيق البناء والكشف عن اليقين. فلا يكفي أن يكون للمرء عقل ولا يكفي أن يحسن استعماله عكس التصور الديكارتي، بل المهم أن يعرف كيف يزيل مضادات العقل ومعيقاته النفسية الساكنة في جسده وفي نفسه على حد سواء. وبالتالي فالعلم عند الغزالي ينقسم إلى قسمين : العلم النظري والعلم العملي وبهذين القسمين تتحقق السعادة، أي تحقق النفس كمالها الذاتي . فأمّا العلم النظري فيراد منه المعلوم الذي لا تزول معلوماته ولا تحول أي كلّ ما يؤدي إلى يقين ثابت ونهائي ومطلق كالعلم بالله وصفاته ولملائكته وكتبه ورسله وملكون السماوات والأرض وعجائب النفوس الإنسانية والحيوانية من حيث أنها مرتبطة بقدرة الله عز وجل لا من حيث ذواتها<sup>58</sup> ، أمّا العلم العملي فهو العلم بكيفية العمل وشروطه أي أنه علم لا يراد لنفسه وإنما يراد للعمل وفي هذا العلم تظهر ملامح الغزالي العملية بعيداً عن التأملات العقلية الصرفة قريباً إلى دراسة الظواهر العينية وتحليلها نفسياً واجتماعياً أي بإرجاعها إلى أسبابها المباشرة . كما أن هناك علاقة كبيرة بين هذين العلمين يمكن أن ننعتها بالعلاقة الجدلية لأن النظري فاعل في العملي والعملي فاعل في النظري وهذا الفعل المزدوج يسير سيراً تصاعدياً في بناء الإنسان أي أن الإنسان ليس إلا حصيلة تطور جدلي يتحد في الفعل والانفعال بين

- 58 - ميزان العمل ص 37

راجع الفصل الثالث : تأسيس العلم

لاحظ : يميز الغزالي في دراسة الطبيعة بين دراستين الأولى ميتافيزيقية وهذه ثابتة ومطلقة والثانية طبيعية ويقيّنها متغير وظني .

النظري والعملي وحققتها قائمة في جوهر النفس الإنسانية بما هي  
محكمة بملكتين العقل النظري والعقل العملي.

## الفصل الثالث قيمة العقل / النظر

خصص الغزالى في كتابه "معيار العلم" فصلاً كاملاً يتحدث فيه عن العقل<sup>1</sup> ولكنه كان في هذا الكتاب عارضاً للآراء السائدة سواء تلك التي تسبّب إلى علماء الكلام أو إلى الفلاسفة أو إلى الجماهير ولكن إذا أردنا أن نعرف معنى العقل عنده وأهميته وقيمته فإن كتاب "ميزان العمل" وكتاب الإحياء وغيرهما خصص لهذا المصطلح فصوّلاً متنوعة كان فيها الغزالى محققاً ومؤسسًا وإن كان في هذا التأسيس مستفيداً من آقوال الفلاسفة وغيرهم فلا يكاد يخلو أثرٌ من آثاره إلا ونجد لآثار

<sup>1</sup>- راجع معيار العلم ص 286

الآخرين وجوداً وحضوراً فلما نجدها عند كاتب آخر، فالغزالى جمع في كتبه المشابهات والمتفرقات في وحدة عجيبة كانت مصدر حيرة وتساؤل عند عديد القراء المعاصرين والقدامى بل تكاد لا تخلي دراسة عن الغزالى إلا وتشير إلى ظاهرة التناقض في فكره، وحسب رأيي إن الحكم بالتناقض على فيلسوف عمل صعب ومتسرع ذلك أن معنى التناقض يصعب تحديده في هذا المستوى فليس كل تغير في الرأي يدل عن تناقض بل قد يدل عن تطور أو يدل عن وجود مستويات نظر مختلفة خصوصاً وأن الغزالى ينبعها في كتبه إلى ضرورة الانتباه واتخاذ الحذر عند مطالعة الكتب والأفكار فنعرف إلى من هي موجهة وهل هي معبرة عن عين الحق أو عن وجه من وجوهه فالناس ثلاثة أصناف ولصاحب الرأي ثلاثة مواقف<sup>2</sup>.

-1 ما هو العقل فني ذاته وهي علاقته بالشريح؟

إن العقل واحد من القضايا التي كانت موطن الاختلاف فتارة تنسّب للغزالىإيمانه بالعقل وتارة تنسّب له شكه فيه وإيمانه بشطحات الصوفية ولعل هذا التناقض في الحكم يرجع إلى نصوص الغزالى نفسها وكذلك إلى مذهب القارئ وما يهمنا في هذا البحث هو نصوص الغزالى فحسب. استعمل الغزالى في نصوصه عبارات مختلفة قد تكون سبباً

<sup>2</sup> الناس الثلاثة : عامة الناس ، الجليلون ، الحكماء أو الخاصة.

- الموقف الثالثة : ما يتّعصب له في المباحثة والمناظرات : وهو مذهب الآباء والمعلم ... وما يسار به في التعليمات والإرشادات : وهو ما يستعمل في الإرشاد والتعليم وما يعتقد الإنسان في نفسه مما اكتشف له من النظريات : وهو ما يعتقد الرجل سراً بينه وبين الله عز وجل لا يطلعه إلا على من كان في رتبة شبيهه.

ميزان العمل ص 135 - 136 - 137 - راجع القسطس المستقيم ص 84 - 85

مباشراً ومدعماً لفكرة الاختلاف والتناقض فالغزالى يستعمل كلمة عقل وكلمة نظر وكلمة قلب وكلمة بصيرة وكلمة إيمان وكلمة ذات وكلمة نفس وكلمة نور ... ولا شك أن هذه الكلمات تنتهي إلى حقول نظر مختلفة بعضها صوفي وبعضها عقلاً وبعضها تجريبى وبعضها ديني غير أن المسألة يجب أن نتناولها من ناحية أخرى مبتعدين عن ما هو سائد والمعروف أي أن لا نفتر كلمة قلب مثلاً أو كلمة نور اعتماداً على بعض المرجعيات الصوفية مقتديين بـان هتين الكلمتين أو غيرهما هي من الكلمات الشائعة عند المتصوفة. إن الأمر يجب أن يكون على خلاف هذا الاتجاه ذلك أن الغزالى في موقع مختلفة من آثاره ينبه إلى أن اللفظ قد يكون حجاباً يقف أمام المعنى المراد أو أن المعنى يجب أن لا يؤخذ من الألفاظ<sup>3</sup> بل من ذواتها وحدودها. إن الغزالى على وعي تام باختلاف الناس في شأن العقل وقد كان هذا الاختلاف عنده الأصل الذي انطلق منه ليدللي برأيه محدداً معنى العقل عنده يقول "اعلم أن الناس اختلفوا في حد العقل وحقيقة وذهل الأكثرون عن كون هذا الاسم مطلقاً على معانٍ مختلفة فصار سبب اختلافهم ..." .

يحدد الغزالى العقل تارة من جهة علاقته بالعلم وتارة أخرى من جهة علاقته بالإنسان من حيث هو إنسان أي حيوان ناطق وتارة

<sup>3</sup>- راجع الإحياء ج 1 ص 89 يقول : "وأكثر هذه التخيبات إنما ثارت من جهل أقوام طلبوا الحقائق من الألفاظ فتخطبوا فيها لتخبط اصطلاحات الناس في الألفاظ" راجع مشكاة الأنوار : "من يطلب الحقائق من الألفاظ ربما تحيّر عند كثرة الألفاظ فتخيل كثرة المعاني والذي تكتشف له الحقائق يجعل المعاني أصلًا والألفاظ تابعاً وأمر الضعف بالعكس منه إذ يطلب الحقائق من الألفاظ" ص 152

<sup>4</sup>- الإحياء ص 85

ثالثة يحدّه من جهة التجارب التي يمارسها الإنسان في حياته كما نجد له استعمالات أخرى ولكنها تعود في حقيقتها الأولى إلى مفهوم الغريزة وذلك حسب التحديد الذي أخذه الغزالى عن "الحارث بن أسد المحاسبي" حيث قال في حد العقل : "إنه غريزة يتهيأ بها إدراك العلوم النظرية وكأنه نور يقذف في القلب به يستعد لإدراك الأشياء ولم ينصف من أنكر هذا ورد العقل إلى مجرد العلوم الضرورية فإن الغافل عن العلوم والنائم يسمى عاقلين باعتبار وجود هذه الغريزة فيهما مع فقد العلوم<sup>5</sup>" . كما نجد نفس هذا الموقف من العقل وفي صيغة قريبة جداً منها في المنفذ من الضلال إثر موجة الشك التي خاضها الغزالى بكل قوّة والتي انتهت بالشك في العقل بما هو أنا منطقية أو ملكة الفهم التي لا تتسمج إلا داخل إطار البرهان والدليل<sup>6</sup> لأنها تمثل الروح الفكري الذي هو مصدر الاستبطاط إذ يأخذ العلوم العقلية المحسنة فيوقع بينها تأليفات وازدواجات ويستنتاج منها معارف نفيسة<sup>7</sup> بعد الشك في هذا العقل إثر حوار رمزي بلين مع الحواس ينتهي الغزالى إلى إثبات عقل أرقى وأسمى وأعلى وهو بمثابة إثبات لوحدة الوعي الجدلية والتي يسمّيها بأسماء متعددة مثل النور كما هو في المنفذ وفي الإحياء خصوصاً أو الغريزة التي تعتبر بمثابة النقطة الميتافيزيقية غير المحددة التي أقام عليها الغزالى صرحة العقلاني والعلمي والصوفي موظفاً أحسن ما

<sup>5</sup>- الإحياء ص 85

راجع المحاسبي العقل وفهم القرآن : دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع وخصوصاً الصفحات الأولى حيث يورد هذا التعريف إن العقل "غريزة لا يعرف إلا بفعاله"

<sup>6</sup>- راجع ما قلناه في مبادئ البرهان عند الغزالى في الفصل الثاني

<sup>7</sup>- راجع : مشكاة الأنوار ص 166

يكون التوظيف تعريف المحاسبي<sup>8</sup> جاء في المنفذ قول الغزالى: "وَرَجَعَتِ الضرورياتِ العُقْلِيَّةِ مَقْبُولَةً مَوْثُوقًا بِهَا عَلَى أَمْنٍ وَيَقِينٍ وَلَمْ يَكُنْ ذَلِكَ بِنَظَمٍ دَلِيلٍ وَتَرْتِيبٍ كَلَامٍ بَلْ بِنُورٍ قَذَفَهُ اللَّهُ تَعَالَى فِي الصَّدْرِ وَذَلِكَ النُّورُ هُوَ مَفْتَاحُ أَكْثَرِ الْمَعْارِفِ فَمَنْ ظَنَ أَنَّ الْكَشْفَ مَوْقُوفٌ عَلَى الْأَدَلَّةِ الْمُحْرَرَةِ فَقَدْ ضَيَّقَ رَحْمَةَ اللَّهِ تَعَالَى الْوَاسِعَةِ"<sup>9</sup> إنَّ هَذَا القول الوارد في المنفذ والمعبر عن اليقين النهائي الذي انتهى إليه بوضوح مسألة مهمة جداً ألا وهي أنَّ يقين الغزالى بالضروريات العقلية ليس قائماً على أساس العقل ذاته أي بما هو ملكة الفهم أو الروح الفكري الحامل للضروريات العقلية وإنما هو قائم على أساس العقل الأعلى أي العقل المعبر عنه بالنور القائم في الصدر لأنَّه غريزة الإنسان التي تميزه عن سائر الحيوانات.

جاء في "ميزان العمل" توضيح للغزالى يقول فيه : "اعلم أنَّ العقل ينقسم إلى غريزي وإلى مكتسب فالغريزي هو القوة المستمدَة لقبول العلم ... والمكتسب المستفاد هو الذي يحصل من العلوم فالنور إذن هو العقل الأعلى وليس ملكة الفهم وإنما هو شرط قيام ملكة الفهم وأساسها وأنَّ العقل المكتسب رهين العقل المطبوع أي الغريزة الإنسانية (النور) وهذا التمييز لا يستثنى شيئاً بما في ذلك الشرع "فلا تدرك العلوم الشرعية إلا بالعلوم العقلية فإنَّ العقلية كالأدوية للصحة والشرعية

- راجع : عقلنة العقل : د. محمد يسین عربی : - من مجلة الوحدة السنة الرابعة - العدد 43 أبريل 1988

9- المنفذ ص 86

10- ميزان العمل ص 93

كالغذاء والنقل جاء من العقل وليس لك أن تعكس<sup>11</sup> إن هذه العلاقة بين العقل والشرع تؤسس العقل وتجعل الشرع تابعاً له لأنه يدرك بالعقل لأنه مصدره ولا يمكن أن نتصور العكس بل إن الغزالي يذهب في موضع آخر إلى أكثر من هذا مثلاً ورد في كتابه معيار العلم قوله: "فهكذا ينبغي أن تعرف نتائج البرهان فإن عرفته معرفة على حد قولنا، فقيل لك خلافه، حكاية عن أعظم خلق الله مرتبة وأجلهم في النظر والعقليات درجة وأورث ذلك عندك احتمالاً فليس اليقين تماماً بل لو نقل عن النبي صادق نقايصه، فينبعي أن يقطع بكذب الناقل أو بتأويل اللفظ المسموع عنه ولا يخطر ببالك إمكان الصدق، فإن لم يقبل التأويل فشك في نبوة من حكى عنه بخلاف ما عقلت إن كان ما عقلته يقينياً. فإن شكت في صدقه لم يكن يقينك تماماً<sup>12</sup>" نلاحظ أن الغزالي ينتصر للبرهان انتصاراً كاملاً يجعله مستعداً لتكذيب نبوة النبي أو حكاية مروية عن النبي إذا كان قوله مناقضاً للبرهان ولليقين الذي لديه فالعقل أولى بالاتباع لأنه الغريزة الإنسانية بل إن علمنا بأن هذا النبي أو قوله هو قول النبي اتفاق قوله وحاله مع نتائج البرهان وحقيقة اليقين<sup>13</sup> ، كما نجد الغزالي يوجه نفده لبعض المتصوفة الذين ينكرون للعقل قيمته وأهميته مبيناً أن إنكار العقل لا يؤدي إلا إلى إنكار النقل ذاته لأن الحكم بصدق النقل حكم عقليٍّ . جاء في الإحياء قوله: "فما بال أقوام من المتصوفة

<sup>11</sup>- ميزان العمل ص 94

<sup>12</sup>- معيار العلم ص 246

<sup>13</sup>- في هذا القول حجة قاطعة تتفىء من يدعي عن الغزالي أشعارية مطلقة يعطي فيها للنقل أسبقية عن العقل لأنه يصرّح في "ميزان العمل" مثلاً بأن النقل جاء من العقل ويستحيل أن تعكس.

يذمون العقل والمعقول؟ فاعلم ان السبب فيه أن الناس نقلوا اسم العقل والمعقول إلى المجادلة والمناظرة بالمناقضات والإلزامات وهو صنعة الكلام فلم يقدروا على أن يقرروا عندهم أنكم أخطأتم في التسمية إذ كان ينحى عن قلوبهم بعد تداول الأسئلة به ورسوخه في القلوب فدموا العقل والمعقول وهو المسمى به عندهم : فأما نور البصيرة التي بها يعرف الله تعالى ويعرف صدق رسالته فكيف يتصور ذمه وقد أثني الله تعالى عليه وإن ذمَّ بما الذي بعده يحمد؟ فإن كان المحمود هو الشرع فبم علم صحة الشرع؟ فإن علم بالعقل المذموم الذي لا يوثق به فيكون الشرع أيضاً مذموماً ولا يلتفت إلى من يقول : إنه يدرك بعين اليقين ونور الإيمان لا بالعقل فإنما نريد بالعقل ما يريده بعين اليقين ونور الإيمان وهي الصفة الباطنة التي يتميّز بها الآدمي عن البهائم حتى يدرك بها حقائق الأمور : وأكثر هذه التخيبات إنما ثارت من جهل أقوام طلبوا الحقائق من الألفاظ فتبخبطوا فيها لتختلط اصطلاحات الناس في الألفاظ<sup>14</sup> أن إن النور هو الشرط القبلي الذي يجعل العلم ممكناً أي يجعل ملكة التفكير قادرة على التمييز والتركيب والاستنتاج إن هذا النور هو الذي جعل الضروريات العقلية موثّقاً بها غير مشكوك فيها وذلك لأن الأنماط المنطقية الحاضرة في عملية المعرفة لا تستطيع أن تؤسس نفسها إذا ما أخضعنها إلى تجربة الشك وإن كانت قادرة على تأسيس غيرها (العلوم) وبالتالي فإن الغزاوي بقوله "بالنور" يعد المكتشف الحقيقي للعقل الأعلى أو العقل المطلق في الفكر الإسلامي القديم لأن الفلسفه القدامي قبله "كابن سينا" لم يتوصلا إلا إلى إثبات الأنانية

---

<sup>14</sup>- الإحياء ص 89

ولكن هذه الأنانية قد تكون أنانية منطقية أي بما هي ذات عارفة أو تبني المعرفة ولكنها قد تكون هناك أنانية أرقى أي بما هي شرط تأسيس الأنانية المنطقية العارفة فالشك عند الغزالى وإن تجرأ على الحواس وعلى ملكة الفهم Entendement أو التفكير فإنما ليتوصل في الأخير إلى إثباتهما لأنهما مع ابن سينا مثلا لم يكونا مثبتتين إثباتا كافيا فالحس يأخذ شرعية معرفته من العقل (ملكة الفهم / الأننا العارفة المنطقية) وهذا العقل لا يأخذ شرعيته إلا من نفسه (برهان الرجل الطائر) ولكن الغزالى في المنقد يثبت أن هذا التأسيس غير كاف فقد يكون وراء العقل حاكم آخر إذا تجلّى كذب العقل في حكمه كما كذب العقل الحواس من قبل ولا يكون هذا الحاكم إلا تلك الغريزة الساكنة في قراره نفوسنا هي ذلك العقل الأعلى الذي يمثل هويتنا الذاتية أي ما به يكون الإنسان هو هو . إن القول بأن هذا النور هو العقل أي حضوره فيما ليس قوله تأويليا بل هو قول صريح عند الغزالى . جاء في مشكاة الأنوار " وأعلم أن في قلب الإنسان عينا هذه صفة كمالها وهي التي يعبر عنها : تارة بالعقل وتارة بالروح وتارة بالنفس الإنساني ودع عنك هذه العبارات فإنها إذا كثرت أو همت عند ضعيف البصيرة كثرة المعاني فمعنى به المعنى الذي يتميز به العاقل عن الطفل الرضيع وعن البهيمة وعن المجنون ولنسميه عقلا متابعة للجمهور في الاصطلاح فنقول العقل أولى بأن يسمى نورا من العين الظاهرة لرفعة قدره عن الناقص<sup>15</sup>" إذا كان النور هو العقل فإننا بهذا القول ننتهي إلى فهم بعض المعاني الكامنة وراء نقد الغزالى لل فلاسفة في التهافت وخصوصا في مسألة النفس وقوله في التهافت " في

---

<sup>15</sup> - مشكاة الأنوار ص 122

تعجيزهم عن إقامة البرهان العقلي على أن النفس الإنسانية جوهر روحاني قائم بنفسه<sup>16</sup> . علما وأن الغزالى يعيد أدلة الفلسفة في بعض كتبه ككتابه "معارج القدس" فالإيمان بأن النفس جوهر روحاني مشترك بين الغزالى والفلسفه والبرهان العقلي على ذلك مشترك بينهم لأن النفس هنا هي الأئية المنطقية أو هي الذات العارفة المدركة للعلوم ولكن الاكتفاء بالبرهان العقلي لإثبات النفس إثباتا نهائيا وقطعا هو موطن الخلاف فلا إثبات هذه الأئية يجب العودة إلى "النور الالهي" أي إلى تلك الغريرة المودعة في الإنسان "فكذلك العقل غريرة بها تتهيأ بعض الحيوانات للعلوم النظرية..." وكما وجب أن يقال لم يكن مفارقته للجماد في الحركات إلا بغريرة اختص بها عبر عنها بالحياة فكذا مفارقة الإنسان البهيمة في إدراك العلوم النظرية بغريرة يعبر عنها بالعقل<sup>17</sup> كما أنها يمكننا أن نفهم السبب الذي جعل الغزالى يؤمن بضرورة الاعتماد على الشرع لإثبات جوهرية النفس وروحانيتها في قوله : "ولكننا نذكر دعواهم دلالة مجرد العقل عليه، والاستغناء عن الشرع فيه"<sup>18</sup> ذلك أن هذه الغريرة لها صلة بالشرع يقول الغزالى : "وهو (أي العقل) كالمرأة التي تفارق غيرها من الأجسام في حكاية الصور والألوان بصفة اختصت بها وهي الصقالة وكذلك العين تفارق الجبهة في صفات وهيبات بها استعدت للرؤيه فنسبة هذه الغريرة إلى العلوم كنسبة العين إلى الرؤيه ونسبة القرآن

<sup>16</sup>- تهافت الفلسفه ص 252

<sup>17</sup>- الإحياء ج 1 ص 85

<sup>18</sup>- تهافت الفلسفه ص 258

والشرع إلى هذه الغريزة في سياقها إلى اكتشاف العلوم لها كنسبة نور الشمس إلى البصر فهكذا ينبغي أن تفهم هذه الغريزة والثغرة التي يمسكها الغزالى على الفلسفه هو اقتصارهم على العقل المرادف للعلم الذي يقول عنه الغزالى : " هو أيضا صحيحاً في نفسه لأن هذه العلوم موجودة وتسميتها عقلاً ظاهر وإنما الفاسد أن تذكر تلك الغريزة ويقال لا موجود إلا هذه العلوم " <sup>20</sup> وتدعيمها لهذا التحليل نرى الغزالى عندما يتحدث عن أمر النفس لا يقتصر على الأدلة العقلية بل يزكيها بحكم الشرع فيها كقوله : " النفس أظهر من أن تحتاج إلى دليل في ثبوتها فإن جميع خطابات الشرع تتوجه لا إلى مدعوم بل إلى موجود هي يفهم الخطاب " <sup>21</sup> وقوله " بيان أن النفس جوهر وذلك ثابت من جهة الشرع والعقل " <sup>22</sup> إن هذه الثنائية في الإثبات لا نجدها عند الفلسفه والغزالى من هذه الجهة يرى أن الدليل العقلي غير كاف وإنما يجب تدعيمه بالشرع أو أن نتبع طريقة الكشف (منهج المتصوفة) لأن للعلم طريقين طريقة أهل البرهان وطريقة أهل العرفان . إذا كان النور هو العقل فإننا ننتهي من جهة ثانية إلى إثبات قسمين للعقلين ذلك أن العقل ينقسم إلى غريري وإلى مكتسب أما الغريري فهو القوة المستمدـة

<sup>19</sup>- الإحياء ج 1 ص 85

<sup>20</sup>- الإحياء ج 1 ص 85 يمكن أن نلاحظ في هذا السياق أن الغزالى يضع مجالاً للدين إلى جانب مجال العلم والعيوب يمكن عند من يدعى ضرورة أحدهما دون الآخر .

<sup>21</sup>- معارج القدس ص 19

<sup>22</sup>- معارج القدس ص 23

لقبول العلم والمكتسب المستفاد هو الذي يحصل من العلوم إما من  
حيث لا يدرى ... وإما من حيث يعلم<sup>23</sup>

رأيته العقل مغلقين فمطبوع ومسنون  
إذا لم يكن مطبوع ولا ينفع مسون  
لما لا تنفع الشمس وسوء العين مسنون

إن العلاقة بين العقلين وطيدة ولا يمكن أن تقطع فالعقل المطبوع هو الغريرة أو النور القائم في القلب والعقل المسنون هو العقل المكتسب مهما كان وجه الاكتساب.

إذا كان هذا وضع العقل والشرع فكيف نفهم قول الغزالى في المعارض بأن "العقل لن يهتدى إلا بالشرع والشرع لم يتبيّن إلا بالعقل فالعقل كالأُس والشرع كالبناء ..." <sup>24</sup> إن حقيقة هذا المعنى لا تتعارض مع المعنى السابق ذلك أن الغزالى يقر بوحدة الشرع والعقل أي هما مختلفان من حيث الجهة لا من حيث الحقيقة ولذلك "فالشرع عقل من خارج والعقل شرع من داخل" <sup>25</sup> والغزالى عندما يثبت هذا لا يثبته بحجة دينية وإنما انطلاقاً من ذاته التي عرفت معنى العلم ومراتبه ودرجاته أي أن الغزالى يتحدث عن نتيجة فلسفته في العقل ونتيجة فلسفته في الشرع إذ بينت له تأملاته وعلومه التي نظر فيها وعمق النظر أن الشرع عقل من خارج <sup>26</sup> وأن العقل شرع من داخل <sup>27</sup>.

<sup>23</sup>- ميزان العمل ص 93

<sup>24</sup>- معارج القدس ص 57

<sup>25</sup>- نفس المرجع ونفس الصفحة

<sup>26</sup>- راجع "المستصفى" وفيه يبين الغزالى حقيقة العقل المنتج للشرع لأن الشرع ليس أمراً معطى

إن الإشكال يطرح إذن في مستوى ثان وهو أن ننظر إلى العقل بما هو ملكة فهم أو كذات حاملة للمنطق قادرة على أن تعرف مثل الأنية السينوية وأن ننظر إلى الشّرع نظرة العامة له أي أنه مجال الإيمان والاعتقاد وفي هذا المستوى تصبح العلاقة بين الشّرع والعقل متواترة ولا تخلقا إلا صداماً أفضى في الأخير إلى تكفير الغزالى للفلاسفة ليس لقولهم أشياء تتعارض مع الشّرع فقط بل لقولهم أيضاً أن قولهم هذا هو عين العقل والحكمة بينما الأمر على خلاف ذلك فغريزة العقل لا تتعارض مع حقيقة القرآن إن العقل في عروجه يدرك في آخر درجاته أن القرآن نور كما سمي نور الشمس نوراً فمثـال القرآن نور الشمس ومثـال العقل نور العين أي به يتم الإبصار أي إنه بالقرآن يبصر العقل كما أنه بالشمس تبصر العين وهذا لا يعني أن العقل عند الغزالى محصور داخل إطار الشّرع لا يتجاوزه أو "إنه يستمد دلالته ومغزاه من بنية الوحي ويتحدد داخل الشّرع وفي إطار الحقيقة الدينية بدءاً من النص القرآني إلى الحديث فالحقيقة الدينية تشكل مجال هداية العقل إلى المعرفة والعلم"<sup>28</sup> أو أنه "أداة وآلـة لا تعمل، ولا تكشف المعارف والعلوم والحقائق المعطاة وأن الحق ثابت ومعطى في النص والشرع أما عمل العقل فيتحدد في الارتباط بذلك الحق والتـمسك بحدوده" إن أصحاب

<sup>27</sup>- راجع الإحياء / ميزان العمل / مشكاة الأنوار ... وفيها يبين أن العقل بما هو غريزة قابلة للصدق تقىض من داخله حكمـة الشـرع: العقل هو الإطار الصوري المحـيط بالشرع والشرع : مادة العـقل ومـضمونـه فالعقل بلا شـرع فارـغ والـشرع بلا عـقل أعمـى.

<sup>28</sup>- راجع : المـعرفـة وأـسس سـلطـتها عند الغـزالـي : عبد المـجيد الـانتـصار - مجلـة الفـكر العربي المـعاصر عدد / 57 سـبـتمـبر أـكتـوبر 1988

<sup>29</sup>- نفس المرجـع

هذا الرأي يعتقدون أن الغزالى يربط العقل بالإيمان والطاعة بل سيعطى العقل الحقيقة الدينية. إن هذا القول يسيء فهم العلاقة بين العقل والقرآن عند الغزالى لعدم فهمه لطبيعة العقل بما هو غريزة ويصر على فهمه بما هو أداة إدراك فقط والحال أن هذا الفهم ليس إلا وجها من وجوه العقل وليس العقل نفسه بما هو غريزة. ومن جهة ثانية لا يمكن أن نعمق موقفنا هذا من العقل والشرع إلا بتحليلنا مفهوم الذوق عند الغزالى.

يقول الغزالى : "وأنقسام الناس إلى من يتتبه من نفسه ويفهم وإلى من لا يفهم إلا بتتبيه وتعليم وإلى من لا ينفعه التعليم أيضا ولا التتبيه كأنقسام الأرض إلى ما يجتمع فيه الماء فيقوى فيتجذر بنفسه عيونا وإلى ما يحتاج إلى الحفر ليخرج إلى القنوات وإلى مالا ينفع فيه الحفر وهو اليابس وذلك لاختلاف جواهر الأرض في صفاتها كذلك اختلف النفوس في غريزة العقل"<sup>30</sup> فلو أخذنا الصنفين الأولين لوجدهما في علاقة بالحكمة لكن بأسلوبين مختلفين خصص لهما الغزالى فصلين مهمين في "ميزان العمل" وهمما "بيان مفارقة طريق الصوفية في جانب العلم طريق غيرهم" و"بيان الأولى من الطريقين"

## -2 العقل والتصوف :

<sup>30</sup> - الإحياء ص 88

إن العقل ليس أعدل الأشياء قسمة بين الناس كما ذهب ديكارت وإنما العقل بناء يتبدل ويتغير" وكيف ينكر تناولت الغريزة ولو لا لما اختلف الناس في فهم العلوم ولما انقسموا إلى بليد لا يفهم بالتفهم إلا بعد تعب طويل من المعلم وإلى ذكي يفهم بأدنى رمز وإشارة وإلى كامل تتبعث من نفسه حقائق الأمور بدون التعليم" (الإحياء ص 88)

يقوم طريق الصوفية على منهج مختلف في جوهره عن طريق النظار من أهل العلم ذلك أن المتصوفة حسب الغزالى لم يحرضوا على تحصيل العلوم وإنما حرّضوا على المجاهدة والإقبال بكل الهمة على الله بعد محو الصفات المذمومة ومن سار في هذا الطريق تتكشف له الحقائق وقد عدّ المتصوفة لهذا الطريق شروطاً أهمها :

- الاستعداد بالتصفية المجردة
- إحضار النية مع الإرادة الصادقة
- التعطش التام والترصد بالانتظار لما يفتحه الله من الرحمة.

وكما نلاحظ فإن هذا الطريق يقوم على المجاهدة النفسية وقد قدم الغزالى مثلاً دليلاً يفسر فيه أسلوب التصوف كما مارسه المتصوفة أنفسهم وذلك بأن يتحقق من الشروط الأولى أولاً وأن يواكب على ذكر الله تعالى (الله الله) مع حضور القلب ويبداً في الترقى بداية من ذكر اللسان وصولاً إلى المعنى المجرد الحاضر في القلب على اللزوم والدوام دون اللفظ وحركة اللسان ودوم الانتظار حتى يتم الكشف الذي يبدأ كالبرق الخاطف والأولياء في هذه الحالة درجات حسب نوع الكشف الذي يحصل لهم إن هذا الأسلوب القائم على المجاهدة يقدم له الغزالى نقداً على لسان أهل النظر من العلماء الذين يعتقدون في صعوبة هذا الطريق رغم إمكانية وجوده وذلك لأن الإنسان لا يستطيع التخلص من العلاقة الدنيوية بل إن العقل قد يختلط وقد يمرض البدن ويفضي إلى الماليخوليا بل قد يصل المرء إلى خيالات يظنها حقائق وليس في

حقيقة إلا أوهاما، لا شك أن هذا النقد شبيه بالمواقف المعاصرة من التصوف التي تفسر ظواهره بإرجاعها إلى بعض الأمراض النفسية أو إلى بعض أنواع السلوك القائمة على الإلقاء أو التصعيد فكأن المتتصوف يعيش حالة مرضية، وليس التصوف هنا إلا ضربا من الهلوسة.

أما طريق أهل النظر من العلماء يقوم على تحصيل العلوم الحقيقة في النفس بطريق البحث والنظر على غاية الإمكان انتطلاقا من علوم الأولين منتهيا إلى كشوفاته القائمة على أساس البرهان واليقين ويمكن لهذا العالم بعد السير في هذا الطريق أن يسلك سبيل الكشف عندما يقف البرهان ويعجز النظر وحصيلة القول في هذا الباب أن الطريق الأول الاستعداد لقبول العلم من الفيوضات الإلهية (اللوح المحفوظ) والطريق الثاني تحصيل عين النقش عن طريق التعلم والاكتساب.

أمام هذين الطريقين المتناقضين في الوجهة نجد الغزالى يعلن صعوبة الحكم على هذين الأسلوبين يقول الغزالى : "والحق الذي يلوح لي والعلم عند الله فيه أن الحكم بالنفي أو الإثبات في هذا على الإطلاق خطأ"<sup>31</sup> وهذا موقف معندي مختلف عن موقف المتصوفة من العلماء وال فلاسفة وموقف الفلاسفة والعلماء من المتصوفة فالعداء بينهما قائم وشديد وذلك لأن المتصوفة ينقدون النظر دون معرفة كنهه والنظر ينقدون التصوف دون معرفة كنهه لكن الغزالى رغم هذا الموقف المعندي نراه يميل إلى كفة التصوف عند حديثه عن عموم الناس

---

<sup>31</sup>- ميزان العمل ص 34

كالشيوخ الذين لم يتعودوا على النظر وكالشباب الذين لا يمتلكون طبعاً يمكنهم من أعمال الفكر والنظر وكالذى لا يجد عالماً يأخذ عنه العلم ويكون بعيداً عن التقليد قائماً على الاجتهاد وذلك لأن الفرد لا يستطيع جمع كل المعرف في زمان واحد فالتعاون في هذا المجال واجب.

أما إذا كان هناك شاب نشاً في طلب العلم وهو ركي في نفسه وتتبه بعد الارتياض بأنواع العلوم ولكن بهذا النوع من العلم الذي تتتبه له فمثل هذا الشخص مستعد للطريقين جميعاً فالأولى به أن يقتم طريق التعلم فيحصل من العلوم البرهانية ما بالقوة البشرية إدراكه بالجهد والتعلم فقد كفى المؤونة فيه تعب من قبله فإذا حصل ذلك على قدر إمكانه حتى لم يبق علم من جنس هذه العلوم إلا وقد حصله فلا بأس بعده أن يؤثر الاعتزاز عن هذا الخلق والإعراض عن الدنيا والتجرد لله وأن يتضرر فعاه ينفتح له بذلك الطريق ما التبس على سالكي هذا الطريق: هذا ما أراه وعلم عند الله<sup>32</sup> يمكن أن نضبط موقف الغزالى من المسألة على النحو التالي :

إن الغزالى يشرع للعلوم النظرية كما يشرع للتصوف ويعتقد أنهما طريق واحد بدايته النظر وأخره العمل وهذا يعني أن التصوف عند الغزالى يجب أن يسبق علم بالنظر والبرهان كما أن هذا العلم يجب أن يعترف بحدود نظره ليس ملماً من بعد إلى التصوف والمجاهدة بل إن النظر شرط أول لتحقيق التصوف والنجاح فيه وهذا ما يميز

---

<sup>32</sup>- ميزان العمل ص 35

التصوف الحقيقي عن التصوف الضال<sup>33</sup> ولنا في هذا الموقف رأي يجمع بين نظرية الغزالى في العقل ونظريته في العلم يمكن تلخيصها على النحو التالي :

\* لليقين طريقان : 1/ أهل النظر من العلماء

2/ أهل المجاهدة من المتصوفة

نتيجة الطريقين واحدة وهي اكتشاف المعلوم انكشفا لا يبقى معه ريب .  
الانتباه الذاتي عن طريق العقل (اكتشاف الحق داخل النفس)

1/ الانتباه الذاتي عن طريق العقل (اكتشاف الحق داخل النفس)

2/ الانتباه بواسطه التعليم (اكتشاف الحق بواسطه الحفر أي الاكتساب)

للطريقين شرط واحد : غريزة العقل

\* الطريق الثاني قد يلتقي مع الطريق الأول حسب تطور العقل :

\* غريزة العقل شرط التعقل أي إدراك الذات لذاتها (تأسيس الأنما  
العارفة)

\* الأنما في أطوار المعرفة الروح الحسلي : (علاقة مع الحواس

وهو موجود للجنين وللرضيع)

الروح الخيلي : إثبات ما ورد من

الحس وخرزه عنده ليعرضه على

الروح العقلي وهو غير موجود عند

---

<sup>33</sup> إن كان الغزالى اختار طريق التصوف وتحدد على لسان المتصوفة فهذا لا يعني أنه يشتراك معهم في كل مواقفهم بل هم أيضا كانوا محل نقد من طرف الغزالى مثلما كان الفلاسفة والفقهاء والمتكلمون .

الطفل بل يبدأ في الظهور مع الكبر

شيئاً فشيئاً.

الروح العقلي : إدراك المعاني  
الخارجة عن الحس والخيال وهو  
الجوهر الإنساني الخاص بإدراك  
المعارف الضرورية الكلية

الروح الفكري : التأليف والاستنتاج  
اعتماداً على العلوم العقلية المحسنة  
وطبيعته أنه منفتح دوماً إلى غير  
نهاية.

الروح القدسي النبوي : يختصّ به  
الأنباء وبعض الأولياء وفيه تتجلى  
لوائح الغيب.

إن الروح القدسي هو الطور الآخر الذي حدثنا عنه الغزالى  
وهو الذي يظهر فيه ما لا يظهر في العقل بمعناه الروح العقلي والفكري  
وفي هذه الحالة يحصل الذوق فالذوق إذن ليس مصدراً للعقل وإنما هو  
وجه من وجوهه وفي آخر نقطة من تطوره بالاكتساب أو يظهر عند  
بعض بالمجاهدة المتوجة إلى النفس وصقلها فالغزالى يصنف أهل  
الذوق مع العقلاة يقول : "لو اجتمع العقلاة كلهم من أرباب الذوق على  
تفهيمه معنى الذوق لم يقدروا عليه"<sup>34</sup> أي إن العقلاة أصناف وأرقام  
أرباب الذوق وبالتالي فالغزالى يؤسس في الآن نفسه العلم القائم على

<sup>34</sup> مشكاة الأنوار ص 186

البرهان والتصور القائم على الذوق والفرق بينهما في الدرجة والعمق وجلاء الكشف" فالعلم فوق الإيمان والذوق فوق العلم فالذوق وجدان والعلم قياس والإيمان قبول مجرد بالتقليد<sup>35</sup> وكأننا في هذا المستوى

<sup>35</sup>- نفس المرجع ونفس الصفحة.

فهل بعد هذا التصرير والتتنظيم مازال بإمكاننا القول إن الغزالي انتصر للإيمان ضد العقل وسقط في الوهم منتصرين إلى الشك الديكارتي لأنه أفضى إلى العقل.

ملاحظة : أدرك ابن سينا النفس بالعقل فعلم أنها أداة المعرفة وشرطها الأول والضروري ولو استعن بالشرع لأدرك حقيقتها الذاتية كغريزة إنسانية لأن العقل بما هو غريزة شرط للعقل بما هو أداة إدراك فالأول تأسيس للتصور والثاني تأسيس للعلم، إن الغزالي لما شكل في صدق العقل كاداة فهم وإدراك للعلوم استطاع أن يتجاوزه بينما لم يستطع ابن سينا تجاوزه لأنه آمن بأنه الأصل الذي لا يمكن أن يكون محل شك دون أن يبين السبب. إن الشك في العقل العلمي لا يؤدي إلى نفيه وإنما إلى تأسيسه لأن الغزالي سيدرك الغريزة الساكنة فيما لأن الله يتجلى فيها" فمن لم يشك لم يبصر" ولو آمن الغزالي بالعقل السينيوي لسقط في دور يتمثل في العودة إلى العقل بعد الشك فيه بواسطة العقل نفسه كما فعل ديكارت. إن طرافة محاولة الغزالي تكمن في تجاوزه لهذا العقل نحو عقل أرقى هو غريزتنا التي بها تكتشف لنا العالم الروحانية وتتفتح الذات على المطلق حيث لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر أي الانفصال الكلي عن عالم الحس والاتصال الكلي بالعالم الروحاني. وفي هذا الباب نجد عند ابن سينا والفارابي حديثاً عن العقل المستقد و لكنه حديث مختلف عن حديث الغزالي لأن طريق الكشف طريقان : طريق بالاكتساب : التدرج في العقول وهذا مشترك بينهم وطريق المجاهدة : إدراك الغريزة وهذا يعني أن الفارابي وابن سينا يستعملان العقل بما هو غريزة قادرة على أن تقض فيهما المعارف الإلهية دون وعي بها لأنهما يعتقدان أن العقل المستقد يحصل بالاكتساب فقط حيث تشرق الفيوضات الإلهية على النفس بعد تخلصها من عالم الحواس ويستثنيان النبي (نظيرية النبوة عند الفارابي ودور المخلية عنده) ولكن الغزالي يقر بالطريقين كما أنه يجعل القول بغرizia العقل قبل القول بالأئية لأنه بها تدرك الأنانية أي أن الذات تدرك ذاتها لأن هذا الإدراك غريزي في الذات إلى جانب البراهين الأخرى التي قدمها ابن سينا في إثبات الذات والتي استعادها الغزالي من بعده. إن هذا الإدراك الغريزي

نصبح قادرين على رسم النقطة الثابتة التي ترتكز عليها الفلسفة الغزالية وأقول النقطة الثابتة لأنها منطق ونتيجة وكأنها الأول والآخر والظاهر والباطن وأعني بها غريزة العقل أو جوهر النفس فإذا غصت فيها وصفاتها أدركت عالم الذوق والفيوضات الإلهية (التصوف) وإذا استعملتها كأداة للعلوم والمعارف واتخذت البرهان سبيلاً أدركت في الأخير عالم الذوق عينه فكأنك لم تغادر موقعك ولكن اكتشفت لك فيها الحجب والحق عند الغزالي هو الجمع بين الطريقين الاكتساب والمجاهدة وذلك بالدمج بين الأسلوبين عن طريق الحديث عن الاستعداد للتقبيل وممارسة فعل التقبيل. فالأول مجاهدة والثانية علم، وبقدر ما تستعدّ النفس يحصل لها العلم غير أن النتيجة لا تكون إلا لصالح المجاهدة فكأن العلم ليس إلا أداة أو وجهاً آخر من وجوه المجاهدة ففي<sup>36</sup> مرتبة العقل المستفاد سواء عند الفارابي أو ابن سينا يحصل الكشف يقول ابن سينا : "فالمعرض عن متع الدنيا وطبياتها يخصّ باسم الزاهد والمواظب على العبادات من القيام والصيام ونحوهما يخصّ باسم العابد والمنصرف بفكره إلى قدس الجبروت مستديماً لشروع نور الحق في سره يخصّ باسم العارف"<sup>37</sup> كما يقول الفارابي : "الروح القدسية لا

إذا تم تشرق عليه أنوار القرآن والشرع فيصبح العقل وقتها مبمراً وتكون الحجة على الجوهرية أقوى إن التسلح بالوحى ضمان للحقيقة (راجع موقف أفلاطون من الوحي والعقل وعلاقتهما بقضية النفس في الفصل الأول)

<sup>36</sup>- إن ابن سينا في الشفاء أو النجاة أو في العديد من رسائله حول النفس يختلف عن ابن سينا في منطق المشرقيين وفي الإشارات والتبيهات ولذلك لا استبعد أن يكون الغزالي

متأثراً بهذا الكتاب أكثر من غيره

<sup>37</sup>- الإشارات والتبيهات ص 199

تشغلها جهة تحت عن جهة فوق ولا يستغرق الحسّ الظاهر حسّها  
الباطن... وتقبل المعلومات من الروح والملائكة بلا تعلم من  
<sup>38</sup>  
الناس...<sup>38</sup>

إذا ما صحّ هذا يكون الغزالى انطلاقاً من استفادته من فلاسفة  
الإسلام ومن تجاربها الذاتية وخصوصاً تجربة الشك والتتصوف يكون قد  
أدرك مراتب الوعي الثلاثة وأعني الوعي بالذات من خلال الذات  
والوعي بالذات من خلال المعارف والعلوم أي من خلال إقامة علاقة  
بين الذات والعالم وأخيراً الوعي بالمطلق حيث تتجاوز الذات ذاتيتها  
وتتجاوز جسمها وجسم العالم لدرك الأنوار الإلهية والحقائق اللدنية  
فينكشف الحجاب على قدر وصولها. ولتحقيق هذا العروج والإكمال  
يميز الغزالى بين النظر والعمل وبالتالي وجوب التعرف على حقيقة  
العمل بعدهما أدركنا حقيقة النظر.

---

<sup>38</sup> - الثمرة المرضية في بعض الرسائلات الفارابية ص 75 - (عن كتاب في الفلسفة  
الإسلامية: إبراهيم مذكور ج 1 ص 41 و 51)

## الفصل الرابع

### قيمة العقل / العمل

#### (١) حد العقل العملي

يكتسي الحديث عن العقل العملي وعن العمل عموماً أهمية كبرى في فلسفة الغزالي لأن هذا القول يتحدد من جهتين اثنتين من جهة أولى يتحدد فيها العقل العملي من خلال علاقته بالبدن ومن جهة ثانية يتحدد فيها العقل العملي من خلال علاقته بالعقل النظري. إن هاتين الجهتين تكشفان عن حدَّين أساسين هما الحدُّ الإبيستمولوجي والحدُّ الأكسيولوجي كما أن بين هذين الحدين علاقة لا تنفصّل<sup>١</sup> يمكن تحديدها بأنها علاقة جدل.

أما الحدُّ الإبيستمولوجي فيتمثل في مشاركة العقل العملي في تأسيس المعرفة وبناء العلم وذلك لأن العقل العملي هو الوزير الخادم للعقل النظري لأنه يمدّه بواسطة الحواس مبادئ العلوم التي تستتبّط منها حقائق الأمور مستعيناً بخدمات الوهم والمخيال وغيرها من قوى البدن أي القوى الحيوانية التي في الإنسان وكما بيناً في الفصول السابقة فإن

---

<sup>١</sup>- صعوبة الفكر والواقع السياسي والاجتماعي في عصرنا الحاضر تتمثل في الفصل القطعي بين الجانبين القيمي والعقلي وذلك بدعوى تحقيق الموضوعية والحياد. إن هذه الظاهرة تثير تساولاً خطيراً أمام الواقع المعاصر يتمثل في إمكانية إعادة العلاقة الطبيعية بين الوجهين. إن الحديث عن سلبيات العلوم والتكنولوجيا هو حديث عن سلبيات المؤسسات الاجتماعية والسياسية والاقتصادية فكل واقع يصنع فكراً وكل فكر يصنع واقعاً ولكن هل من إمكانية للانتباه مرة أخرى إلى هذه الظاهرة وإنقاذ الواقع المعاصر من صراع مدمّر وكوارث آتية لا محالة.

المعرفة عند الغزالي تقوم على الاكتساب والتعلم عن طريق العلاقة الوطيدة بين العقل النظري بما هو ذات عارفة والبدن . هذه العلاقة تولد معرفة ترقي بدورها شيئاً فشيئاً إلى أن تنتهي إلى أرقى الدرجات<sup>2</sup> حيث ينفصل العقل عن هذه العلاقة " وأما إذا استكملت النفس وقويت فإنها تنفرد بأفعالها على الإطلاق وتكون القوى الخيالية والحسية وسائل القوى البدنية غير صارفة لها عن فعلها بل شاغلة لها ومثال ذلك أن الإنسان قد يحتاج إلى دابة وآلات ليتوصل بها إلى المقصود فإذا وصل إليه ثم عرض من الأسباب ما يحول عن مقارنته صار السبب الموصى به عائقاً<sup>3</sup> .

وهذا الانفصال يعني أن العقل العملي قد خضع كلياً إلى العقل النظري أي أن النفس قد تحررت حقيقة وأصبح بالإمكان أن ننعت الإنسان بأنه حرّ حقيقة لا مجازاً وأن العلم لا يكون إلا على أساس تجريبي ولا يهدف إلا إلى إدراك عالم الملائكة فإذا أدركه كان علمه وكانت حرية<sup>4</sup>

أما الحد الاكتسيولوجي فيتمثل في توفير الشروط الأولى التي تجعل العلم ممكناً "فالعمل هو المعين على الوصول إليه" أي العلم<sup>4</sup> ذلك أن العقل العملي يتولى مهمة تدبير البدن ولكن لا ليأخذ بواسطته مبادئ العلوم وإنما ليمحو صفاته الرديئة التي تقف حائلاً أمام سمو العقل النظري وارتقاءه في معارج القدس" فالعمل معناه كسر الشهوات بصرف

<sup>2</sup>- راجع الفصل الثاني والثالث

<sup>3</sup>- معارج القدس ص 102 راجع قوله أيضاً في ص 63 - 64

<sup>4</sup>- ميزان العمل ص 16

النفس عن صوبها إلى الجنبة العالية الإلهية ليمحي عن النفس الهيّات الخبيثة والعلاقة الرديئة التي ربطتها بالجنبة السافلة حتى إذا محقّت تلك العلاقة أو ضعفت حودي بها نحو النظر في الحقائق الإلهية ففاضت عليه من جهة الله تعالى تلك الأمور الشريفة كما فاضت على الأولياء والأنبياء والصّدّيقين<sup>5</sup>

فالعمل بهذا المعنى هو الطهارة والطهارة شرط ذلك الكمال<sup>6</sup> أي إن العمل يرجع إلى مجاهدة النفس بإزالة ما لا ينبغي<sup>7</sup> وبالتالي تحقيق الفضيلة وتأسيس الأخلاق.

من خلال هذين الحدين الأبيستمولوجي والأكسيلولوجي نلاحظ مدى العلاقة القائمة بين العلم والعمل وإن كلاًّ منهما شرط لتحقيق الآخر وحال كل واحد منهما مؤثر سلباً وإيجاباً في الثاني وهذا يعني أن العلم إذا كان يشترط علاقة دقيقة بين الذات والجسد كما سبق بيانه فلا شك أن هذا الإدراك مهدّد في معرفته بجوانب عديدة ودقيقة قد تتسلط عليه فتجعل معرفته خارجة عن المعقول ومحكومة بالهوى أي بالجانب اللامعقول فكيف يتسلّى للعقل المحافظة على معقوليته في المعرفة وصدقه ويقينه في تأسيس العلم دون أن يسقط في فخاخ اللامعقول من الغرائز؟

إن ما يتسلط على المعرفة إما أن يكون من جهة الذات وإما أن يكون من جهة الجسد. فإذا كان من جهة الذات فقد أودع الغزالى في

<sup>5</sup> ميزان العمل ص 28-29

<sup>6</sup> ميزان العمل ص 30

<sup>7</sup> ميزان العمل ص 29

كتابه "معيار العلم" شروط اليقين وطريق تحقيقه والتحقق منه. أما إذا كان من جهة الجسد فإن كتاب "ميزان العمل" إنما وضعه الغزالى لهذا الهدف. إن فقه النفس<sup>8</sup> هو مضمون كتاب "ميزان العمل" ذلك أن الغزالى عرف العلم العملي من خلال مواضيعه وهي علم النفس بصفاتها وأخلاقها وعلمها بكيفية المعيشة مع الأهل والولد وعلم سياسة أهل البلد والناحية وأهم هذه العلوم هي الخاصة بتهذيب النفس وسياسة الدين ورعاية العدل.

## 2- دور العمل في تأسيس الوعي :

علمنا يقينا الآن أن الجسد فاعل في تأسيس المعرفة من خلال علاقته بالذات وعلمنا أيضاً أن معيار العلم ضروري لبناء اليقين وجعل الذات على وعي تام بحقيقة الإدراك وقواعده وعلمنا أيضاً أن معيار العلم غير كاف لضمان الوعي الحقيقي بالعالم لأن الأوهام قد تظهر في شكل اليقين وتتسلل إلى الإدراك دون وعي الذات أي أن هناك قوة عميقة في النفس تلبس لباس العقل وتظهر بمظاهره بل وتقود حركات الذات وفي حالات عديدة تشوهها. يقول الغزالى موضحاً هذه الظاهرة : "مثل نفس الإنسان في بدنكم مثل وال في مدینته ومملكته، وقواه وجوارحه الخادمة للبدن بمنزلة الصناع والعملة والقوة العقلية المفكرة كالもしير الناصح والوزير العاقل والشهوة له كعبد سوء يجلب الميرة والطعام، والحمية كصاحب شرطته، والعبد الجالب للميرة مكار خداع خبيث ملبس يتمثل بصورة الناصح وتحت نصحه الداء العضال والشر

<sup>8</sup>- ميزان العمل ص 37

الشمر ودينه منازعة الوزير في التدبير لا يغفل عن منازعته  
ومعارضته في آرائه ساعة<sup>9</sup>.

نلاحظ جلياً أن الذات يحصل لها فعل الإدراك استناداً على قوة التفكير الجسدية بما هي وزير ناصح وعاقل غير أن هذا الإدراك الجسدي لا يكون حقيقياً دوماً لأن هناك إدراكاً آخر تقدمه قوة الشهوة وهو إدراك له قوة تدبير ونصح تتجاوز قوة المفكرة وتستولي عليها ففضل الذات وتسقط في الوهم ذلك أن الذات ليست دوماً سيدة في أحکامها وأفعالها بما أن هناك من ينمازعاها السيادة ونعني بها قوة الجسد من حيث هو شهوة أو غريزة فكان الغريزة إدراك آخر ينافض الإدراك العقلي ويستولي عليه بل إن الذات قد تتساوق وراء الإدراك الباطني أي الإدراك المنبعث من باطن الإنسان<sup>10</sup>. حيث تسيطر الشهوة على القوة المفكرة وتفعل فعلها.

إذا كان وعي الإنسان للعالم محاطاً بهذا الوعي الباطني المنبعث من قوى الجسد وخصوصاً الشهوة واللذة فإن هذا الوعي لا يمكن أن يكون مصدر يقين حتى وإن تسلح "بمعايير العلم" ومن ثمة كانت ضرورة "ميزان العمل" لـ"معايير العلم" أي إن الانتفاع بمعايير العلم لا يكون إلا إذا حصتنا النفس من هذا الوعي الباطني الماكر والمخداع وذلك بواسطة ميزان العمل أي أن الغزالي وإن انتبه إلى أن الوعي بالذات أولى المعارف وأن الوعي الموضوعي بالعالم هو الذي يؤسس

<sup>9</sup>- ميزان العمل ص 39. لاحظ أن قوى الشهوة مدبرة تنازع العقل في رأيه وتدبيره.

<sup>10</sup>- لاحظ أن القوة الشهوانية هي من القوى المحركة الباعثة فهي تبعث على تحريك يقرب من الأشياء التي يعتقدها صاحبها ضرورية أو نافعة طلباً للذلة (ميزان العمل

العلم انتبه أيضاً إلى أن هذا الوعي محاط بالوهم ومهدد بتدخل الأهواء لأن الأهواء تبدو عاقلة ولكن تعقلها مضاد لتعقل الذات بما هي عقل نظري فإذا كان الأمر كذلك فلا بد من سبيل يجعل وعي الإنسان وإدراكه تماماً على أساس اليقين ولا يخالطه وهم ولا يكون هذا السبيل إلا بجعل العبد مسوساً لا سائساً مأموراً مدبراً لا آمر مدبراً والوسيلة لتحقيق ذلك لا تخرج عن ثلاثة : الاستعانة بالعقل وتأديب الحمية الغضبية وقمع الشهوة وقهرها.

إن التعقل والتأنيب والقمع هي الوسائل التي يقترحها الغزالى لجعل النفس البشرية مدركة بذاتها ومدركة للعالم دون سقوط في أوهام الشهوة واللذة أي قوى الجسد وهذه الوسائل هي التي نعتها الغزالى بفعل المجاهدة التي تعنى أن التعقل والتأنيب لا يكون إلا بقمع الشهوة.

إن هذا الباب الذي يثيره الغزالى والذي سيخصص له جل فترات كتابه يجعلنا أمام قضية في غاية من الأهمية عرفها تاريخ الفلسفة الحديثة في الغرب منذ تأسيس الذات مع ديكارت إلى خلع الذات من مكانها مع البحوث الفرويدية التي بينت على لسان فرويد : "أن الأنما لم يعد سيداً حتى في بيته"<sup>11</sup> وأكّدت على أن الظواهر النفسيّة خاضعة خصوصاً كثيراً للظواهر الجنسيّة وأنها على عكس ذلك تؤثّر فيها تأثراً قوياً؟<sup>12</sup> وغاية التحليل النفسي تتمثل في ترجمة المسارات اللّواعية إلى مسارات واعية حتى تسد بذلك ثغرات إدراكنا الوعي<sup>13</sup> لأن الوعي

<sup>11</sup> - مقدمة للتحليل النفسي ص 266-267.

<sup>12</sup> - مختصر في التحليل النفسي 1938 - ص 19-20.

<sup>13</sup> - نفس المرجع نفس الصفحة

يبقى دوماً النور الوحيد الذي يسطع لنا ويهدينا في ظلمات الحياة  
النفسية<sup>14</sup>.

إن أعمال فرويد موجهة لسد ثغرات إدراكنا الوعي الذي بدأ تأسيسه مع ثورة الحداثة وتأسيس الكوجيتو أي أن فلسفة الذات الحديثة ثغرات تولّى التحليل النفسي كشفها وتجاوزها الشيء الذي جعل بول ريكور يعتقد "أن اللقاء بالتحليل النفسي يرجّ رجة هائلة من تكون في الفينومينولوجيا والفلسفة الوجودية وفي سياق التجديد في الدراسات الهيجلية وفي البحث ذات المنزع اللساني إذ لا يتعلّق الأمر بالمساس بهذا الموضوع أو ذاك من مواضيع التفكير الفلسفى وإعادة النظر فيها بل أن كلّ المشروع الفلسفى هو المستهدف في ذلك فالfilisوف المعاصر يلتقي بفرويد غير بعيد عن نيشه ولا عن ماركس فيقف ثلاثة أمامه أقطاب الظنة وكاشفى الأقنعة وينشا مشكل جديد وهو مشكل زيف<sup>15</sup>.  
الوعي ومشكل الوعي باعتباره زيفاً.

نلاحظ مما تقدم أن الوعي متصل بالجسد وبالتالي لا بد من كشف ثغرات هذا الوعي وفعل اللاوعي فيه والتحليل النفسي هو الذي يتولى تحليل هذه المعرفة ومن ورائها الذات لكشف اللاوعي الساكن فيها ولذلك كان فرويد من أقطاب "الظنة" ولكن هل يحق إخضاع فلسفة الذات والمعرفة عموماً عند الغزالي لهذا النقد؟

إن تتبعنا لنظرية المعرفة عند الغزالي بين بوضوح أن تأسيس العلم يقوم على احترام معيار العلم بعد توفير شروط العمل عبر

<sup>14</sup>- نفس المرجع ونفس الصفحة

<sup>15</sup>- بول ريكور (سجل التأويلات) - ص 161 - 162

الخضوع إلى ميزانه ف تكون المعرفة عنده نتيجة فعل المجاهدة و فعل المكاشفة ولا تكون مكاشفة ما لم تكن مجاهدة فغاية المجاهدة بناء الذات بناء خاليا من التغرات التي قد تفسد إدراكها، وإذا كانت نظريات المعرفة عند فلاسفة الوعي ديكارت مثلاً أو غيره لا تجعل مكاناً للمجاهدة فإن وقوعهم في التغرات أمر أكيد لأن الذات لا تستطيع أن تعصم نفسها من تأثير اللاوعي وبالتالي فإن للتحليل النفسي أهمية كبيرة جداً لتطهير هذه النظريات من التغرات الساكنة فيها.

إن فلسفة الغزالى وإن كانت فلسفة قائمة على أساس الوعي بالذات فإنها تسير في خط مغاير لفلسفات الوعي الكلاسيكية لأن الغزالى أحاط الذات بمجاهدة ضرورية لأنه مؤمن بوجود قوة باطنية مؤثرة في الذات ومشوهة للمعرفة وعلى العالم أن يقوم بالمجاهدة أي العمل خطوة أولى قبل بناء العلم وبهذه الصورة يبدو أن فلسفة الوعي عند الغزالى وكأنها نقلت من النقد الفرويدى لأن ما يريد فرويد إنجازه هو عين ما يريد الغزالى منذ البداية التحرر منه فكان الغزالى يقيم تحليلاً للنفس في أول خطوة نحو العلم واليقين بينما الفرويدية تقيم التحليل النفسي بعدما تم إنشاء المعرفة.

إن ما ذهب إليه الغزالى من ضرورة كشف العقل كغريرة جعل العقل كعلم أو أداة للعلم محاطاً بشروط تعصمه من الواقع في الخطأ (معيار العلم) والواقع في شبه العلم أو الوهم (ميزان العمل) ولهذا السبب يهدف الغزالى إلى بناء العلم الذي ينكشف فيه المعلوم انكشفاً لا يبقى معه ريب، إن اليقين المطلق عند الغزالى لا يمكن محاربته من

طرف فلاسفة الظن بما في ذلك التحليل النفسي الفرويدي<sup>16</sup> لأن العلاقة الجدلية القائمة بين العقل النظري والعقل العملي تجعل المراوحة بينهما ممكناً وأداة تعصّم النفس من الوهم ولتقدير ذلك يجب تحليل مضمون العلم العملي بعدما تحققنا من طبيعة العلم النظري.

---

<sup>16</sup>- ميزان العمل - ص 36

## **باب الثاني: فلسفة العمل**

### **الفصل الأول : ما هو العلم العملي؟**

إن العلم العملي وإن كان علما إلا أن شرف العمل بالنسبة إليه يبقى أعظم لأن هذا العلم مطلوب للعمل وليس لذاته فهو أداة وما يراد لغيره يستحيل أن يكون أشرف منه<sup>١</sup> ويقسم الغزالى العلم العملي إلى ثلاثة علوم هي علم النفس بصفاتها وأخلاقها وهو الرياضة ومجاهدة الهوى، وعلم النفس بكيفية المعيشة مع الأهل والولد والخدم والعبد، وعلم سياسة أهل البلد والناحية. وإن هذه العلوم رغم تفرعها تحافظ على أهمية العلم الأول الخاص بالنفس وصفاتها وهكذا يكون الغزالى في حديثه عن العلم العملي يرجع أصول هذا العلم وأسسه إلى علم النفس ولكن ما الفرق بين علم النفس كعلم عملي وعلم النفس كعلم نظري؟

لقد أدركنا في الفصل الأول كيف أن الغزالى يثبت النفس و يجعلها الأساس النظري للعلم بالله وصفاته وملائكته وغيرها من العلوم النظرية وها أن الغزالى في العلوم العملية يجعل معرفة النفس وصفاتها أساس بقية العلوم العملية. والفرق بين التناولين أن الأول

---

<sup>١</sup> لقد بات ضروريا الآن إعادة النظر في أهمية التصوف ودوره في بناء العلم وبالتالي إعادة النظر في إشكالية الموضوعية ذلك أن الموضوعية تحكم دوما واستمراراً بأن اليقين لا يصل حد الصدق الحقيقى لأنه يقين داخل منظومة من الفرضيات وأدوات التفكير، أي أنه يقين ناتج عن علاقة غير مباشرة بالموضوع.

ذات / أدوات نظر / موضوع : معرفة موضوعية = يقين موضوعي .

ذات / موضوع : معرفة مباشرة = يقين مباشر .

ينتمي إلى الدراسات النظرية والتأملية بقسميها العقلي والصوفي وهنا يكون الغزالى فيلسوفاً نظرياً وتأملياً أما الثاني فينتمي إلى الدراسات العملية ذات المنحى التجربى الواقعى أي القائمة على الملاحظات الواقعية والميدانية سواء للإحاطة بحقيقة الظواهر أو للكشف عن أمراضها وكيفية علاجها. وهنا يكون الغزالى عالم نفس خبير بقواها قادرًا على التمييز بين السوى واللاسوى فيها بل وممارساً لفعل التحليل النفسي كمنهج قادر على الدخول إلى أعماق النفس والكشف عن حقيقة السلوك والد الواقع والانفعالات والإرادة وال حاجيات والميول وغيرها...

إن هذا الجانب من البحث عند الغزالى لم يعرف اهتماماً كبيراً من طرف المحللين لأنهم نظروا إليه باعتباره ينتمي إلى الدراسات الأخلاقية أو إلى الدراسات الصوفية غير أن الأخلاق عند الغزالى لم يقع فهمها نظرياً فقط وإنما تجاوز الغزالى هذا المستوى ليجعل من الأخلاق موضوعاً للتحليل والكشف عن قوانينها النفسية فليست الأخلاق إلا سلوكاً وليس السلوك إلا ظاهرة تحكمها أسباب يمكن معرفتها وليس جملة من القواعد المنظمة للسلوك والمقيمة له كسلوك محمود أو سلوك مذموم فحسب فالاهتمام بالأخلاق ليس لذاته وإنما لتحليل طبيعة الأفعال يقول الغزالى : " إن الأفعال نتائج الأخلاق كما أن الهوى إلى أسفل نتيجة التقل الطبيعى<sup>2</sup> وطبيعة الأفعال تعود في آخر الأمر إلى طبيعة الفكره " والفكرة متعددة بين الشهوة والعقل، إذا خدمها العقل ارتفعت وشرفت وولدت المحسن وإذا مالت إلى الشهوة

---

<sup>2</sup> - ميزان العمل ص 45

تسفلت إلى أسفل سافلين وولدت القبائح<sup>3</sup>. وهذا القول يؤكد ما ذهبنا إليه من أن الفكرة ليست دوما نتاج العقل بل يمكن للشهوة أن تنتج الفكرة وهذه المراوحة وهذا التردد بين الشهوة والعقل هو الذي يكشف لنا عن جوهر السلوك الإنساني وعن أبرز محرّكاته وبالتالي لا يمكن فهم السلوك دون فهم طبيعة العقل وطبيعة الشهوة وإذا حصل لنا الفهم بحقيقة هاتين القوتين يمكن لنا أن نفهم طبيعة التردد الذي تتصرف به الفكرة كحالة غالبة، ويمكن لنا أن نفهم أيضاً عمق المشروع الذي ي يريد الغزالي المغامرة داخله أي التعرف على النفس وصفاتها وأخلاقها. فهل الغزالي عالم نفس أم عالم أخلاق أم أن الاثنين عنده واحد؟ إن الإجابة عن هذه المسألة هي التي ستحدد قيمة الغزالي وتميزه عن الذين سبقوه في معالجة قضايا النفس والأخلاق منذ الأفلاطونية والأرسطية.

#### ١/ مامي الأخلاق؟

إن تحديد الغزالي للأخلاق قائم على أساس فهمه للسلوك البشري ذلك أن الهيئة التي يكون عليها السلوك هي المحددة للأخلاق فإن كانت هناك هيآت انقيادية للشهوات تسمى تلك الهيآت أخلاقاً رديئة وإن كانت هناك هيآت استيلائية سميت تلك الهيآت خلقاً حسناً : فالخلق هو الهيآت سواء كانت استيلائية أو انقيادية أي بحسب فعل القوى فالأخلاق مرتبطة بالهيئة أي أنها ظاهرة سلوكية تنتج عن العلاقة القائمة بين القوى الباطنية التي تسكن الإنسان أي قوى البدن والقدرة العملية من جهة والقدرة العملية والقدرة النظرية من جهة أخرى. فإذا

<sup>3</sup> - ميزان العمل ص 45

خدمت القوة العاملة القوة النظرية أمكن للقوة العملية الاستيلاء على قوى البدن وهذا الاستيلاء ينحت هيأة يكون عليها الإنسان نسميتها خلقاً حسناً، والعكس كذلك يولد هيأة نسميتها خلقاً مذموماً. إن الخلق إذن هو الهيئة أي السلوك. إن العلم هو المحرّك الأول لكل أنواع السلوك حيث يستجيب العقل العملي فيتصرّف البدن بأمره ويترجم السلوك هذه الحالة : "إن العلم يورث الحال ويثير الأعمال"<sup>4</sup> إن تحليل طبيعة السلوك وإرجاعه إلى أصوله دليل واضح على أن الغزالي لم يكن في دراساته الأخلاقية وخصوصاً في "الميزان" وفي "الإحياء" صانعاً للوعظ أو لقواعد الأخلاق مثلاً تذهب إلى ذلك جل فلسفات الأخلاق القديمة والحديثة وإنما كان محلّاً للأخلاق باعتبارها سلوكاً ناتجاً عن قوى عقلية وجسدية مشتركة إن كلَّ واحد من النفس والبدن متأثر بسبب صاحبه فإن النفس إن كملت وكانت زاكية حسنت أفعال البدن وكانت جميلة وكذا البدن إن جملت آثاره حدث منها في النفس هيأت حسنة وأخلاق مرضية<sup>5</sup>. فكيف حلّ الغزالي السلوك وما هو فهمه للحياة النفسية؟

## 2/الحياة النفسية والتحليل النفسي

إلى جانب الاهتمام بالنفس بما هي جوهر روحاني خالد يمثّل حقيقة الإنسان ومعناه، اهتمّ الغزالي بالظواهر النفسية بما هي ظواهر سلوكية تكشف جملة من الدوافع والرغبات سواء منها المتعلقة بالبدن

<sup>4</sup>- رسالة التوحيد : من رسائل الغزالي ص 108 ضبطه وقدم له رياض مصطفى العبد

الله: دار الحكمة دمشق بيروت

<sup>5</sup>- ميزان العمل ص 47

وقواه أو بالعقل وقواه وبما أن الفكرة مترددة بين الشهوة والعقل فإن الفكرة سلوك تحكمه دوافع متعددة متناقضة منها ما يتعلق بالشهوة ومنها ما يتعلق بالعقل ذلك أن الغزالي يرجع قوى الإنسان إلى ثلاثة وهي :

أولاً : قوة التفكير وغايتها حصول الحكمة التي تثمر بدورها القدرة على التمييز بين الحق والباطل في الاعتقادات وبين الصدق والكذب في المقال وبين الجميل والقبيح في الأفعال.

وثانياً : قوة الشهوة وغايتها حصول العفة وثرتها ابتعاد النفس عن الفواحش والانقياد إلى المواساة والإيثار المحمود.

وثالثاً: قوة الغضب أو الحمية وغايتها حصول الحلم وهو كضم الغيض وتحصيل الشجاعة وهي كف النفس عن الخوف والحرص المذمومين في كتاب الله.

إن هذه القوى الثلاث تصنع الجهاز النفسي الذي يرجع إليه الغزالي كل الفعالities النفسية الشعورية وغير الشعورية والإرادية واللإرادية وغيرها.

لقد تكونَ الجهاز النفسي للفرد مع الولادة وعلى مراحل حسب الدرجة التي يمرّ بها وأول ما يظهر في الإنسان قوة الشهوة "فإنها أقدم القوى وجوداً وأشدّها تشبّعاً والتتصاقاً فإنها توجد معه في أول الأمر توجد حتى في الحيوان الذي هو جنسه<sup>6</sup> وثاني ما يظهر في الإنسان قوة الحمية والغضب وثالثاً وأخيراً قوة الفكر.

---

<sup>6</sup> - ميزان العمل ص 96

إن هذا الترتيب في الوجود يقر شيئاً أساسياً أن قوة الشهوة أقدم القوى ولذلك فهي أقوىها، وقوة التفكير هي آخرها وأضعفها. الشيء الثاني أن العمل عند الإنسان سابق في الوجود عن التفكير ولذلك فأثره في النفس والسلوك أقوى ومقاومته وتغييره إن أردنا تغييره أصعب ولذلك فالاهتمام بالعمل واجب بل إن الاهتمام بالتفكير لا يخرج عن كونه اهتماماً بوجه من وجوه العمل فالتفكير عمل ولكنه أسمى عمل يمكن أن يطمح إليه الإنسان. وتجلى مظاهر العمل عند الغزال - وفي هذا المستوى - في ظاهرة التربية والتي تشير بدورها مشكلة الاختيار والإرادة والدوافع والبواعث لأن داخل هذا الجهاز النفسي يعيش الإنسان حالة صراع تقوى حذتها وتضعف حسب القوة التي عليها الفرد. فمنهم من يغلبه الهوى ويستولي عليه، ومنهم من يعيش حالة الحرب أي إن القوى دوماً في حالة صراع وحالة الحرب وهذه صفة المجاهدين والشهداء، وهي أعلى مرتبة يمكن أن يصل إليها الخلق سوى الأنبياء والأولياء. ومنهم من غالب الهوى واستولى عليه وأصبح حرّاً حرية تامة لأنه تخلص من كل أشكال الرق<sup>7</sup>.

نلاحظ في هذه النماذج الثلاث طريقين ووسطاً : طرف بهيمي وطرف ملائكي وطرف إنساني وهو الأكثر وطبعته قائمة على الصراع وبالتالي فسلوكه ترجمان لطبيعة الصراع الذي تعشه نفسه. إن ملاحظة السلوك يمكن أن تبوح بحقيقة الصراع وقوته وبالتالي يمكن لنا أن ننجح في تفسير السلوك وإرجاعه إلى شروطه وأسبابه واقتراح العلاج الممكن له ويجب أن لا يذهب بنا الفهم أن

---

<sup>7</sup> ميزان العمل ص 42

الغزالى يرمي من وراء هذا الصراع إلى قهر الجسد وإسكاته قصد إملاء قواعده الأخلاقية التي يجب أن تكون لأنه لو فعل ذلك لتناقض مع جوهر تفكيره انه لا يبحث عن النموذج الذي يجب أن يكون وإنما يريد تحليل ما هو كائن وفحص قوله ومن ثم يستطيع أن يحدث التمييز بين السلوك السوى والسلوك المرضى ولذلك فإن لقوة الشهوة حضوراً أكيداً وكذلك شأن قوة الغضب وقوة التفكير يقول الغزالى : "ليس الأمر كما ظنه فريق من لزوم قمع الغضب وإماتته بالكلية وقمع الشهوة وإماتتها بالكلية بل الواجب ضبطها وتأدبيها فإن العقل لا يقدر على التأديب دون الحمية الغضبية إذ ليس له إلا الإشارة بالصواب وهو أشرف القوى وبه صار الإنسان خليفة الله في أرضه ولكن كطبيب مشير إلى ما فيه البر فإن لم يستعن بالغضب والحمية التي ترافق الشهوة إلى الطاعة وتتهضم خادمة للعقل في الزجر والكسر لم تفقد إشارته ولذلك لا يتبعن فضيلة العقل لمن لا حمية له ولكن ينبغي أن يتأنب بحيث لا ينبت إلا بإشارة العقل<sup>8</sup>" .

إن هذا النص يؤكد ضرورة قوى النفس مجتمعة بل إن قوة العقل تفقد فعها عند غياب القوتين الآخريتين لأن فعله بهما، يستعين بالواحدة لتأديب الأخرى وهذا هو فعل التربية الذي يرمي إلى تهذيب النفس وسياسة البدن ورعاية العدل والذي لا يكون إلا بالتعقل والتأنب والقمع وهذا هو معنى المجاهدة وهو نفس ما ذهب إليه كانط في قوله

<sup>8</sup>- ميزان العمل ص 40

\* من الضروري الانتباه إلى أن الغزالى لا يتحدث عن الكبت مثلاً ذهب إلى ذلك فرويد.

"ينقلنا الانضباط من حالة الحيوان إلى حالة الإنسان"<sup>9</sup> قوله "يمنع الانضباط للإنسان من أن يحيد عن مصيره، عن الإنسانية بفعل نوازعه الفضة وينبغي لهذا الانضباط على سبيل المثال أن يلطفه حتى لا يرمي بنفسه في الخطر شأنه شأن كائن غير مروّض أو أبله... إن في مسألة التربية يكمن السر العظيم لكمال الطبيعة البشرية"<sup>10</sup> إذا كان هذا عين الطلب فإن الغزالى يصف العلاقة بين قوى النفس على النحو التالي : " مثل العقل مثل فارس متصيد وشهوته كفرسه وغضبه وكلبه فمتي كان الفارس حاذقا وفرسه مروضا وكلبه مؤدبا منقادا صار حريأ بالنجاح ومتى كان هو في نفسه أحمق وكان الفرس جموحا والكلب عقورا فلا فرسه ينبعث تحته منقادا ولا كلبه يسترسل بإشارته مطينا فهو خليق بأن يُعطب فضلا عن أن ينال ما طلب".<sup>11</sup>

إن هذا الوعي بقيمة الشهوة والحمية والتفكير والوعي بضرورة ممارسة التربية والقيام بالمجاهدة لتحقيق العدل في سياسة النفس والبدن يصبح غير ذي قيمة إن لم يكن أداة تمكّنا من فهم السلوك عامّة وتحليله والكشف عن محرّكاته الظاهرة والباطنة إذ يبدو

راجع : الدراسات النفسيّة عند المسلمين والغزالى بوجه خاص (عبد الكريم العثماني ص 201).

<sup>9</sup>- كانت : تأملات في التربية منشورات هاشيت 1981 ص 35

<sup>10</sup>- نفس المرجع ص 35 - 38

\* من الضروري الانتباه إلى أن الغزالى لا يتحدث عن الكبت مثّما ذهب إلى ذلك فرويد  
راجع : الدراسات النفسيّة عند المسلمين والغزالى بوجه خاص (عبد الكريم العثماني ص 201)

<sup>11</sup>- ميزان العمل ص 42

أن ظاهرة السلوك أعقد من أن نكتفي بترديد كلمات مثل الشهوة والغضب والتفكير، ذلك أن هناك قوة خفية تسكن داخل السلوك وتحكمه وتجعل السلوك عند الناس متبايناً بل يجعل تفسير أنواع السلوك ممكناً فكيف يكون المرء عاقلاً وضالاً في نفس الآن مثلاً؟ إن إدراك اليقين غير كاف لتغيير السلوك فالوهם قد يبقى مسيطرًا والشهوة قد تبقى قوية ومؤثرة ولذلك فإن الناس أربعة أصناف.

- إنسان جاهل : وهو الذي لا يعرف الحق من

الباطل والجميل من القبيح.

- إنسان جاهل وضال : وهو العارف بقبح القبيح ولكنه لم يتعود العمل الصالح وإنقاد إلى الشهوات وأعراض عن صواب رأيه.

- إنسان جاهل وضال وفاسق : وهو من يعتقد الأخلاق القبيحة أنها الواجبة المستحسنة وأنها حق وجميل ثم تربى عليها.

- إنسان جاهل وضال وفاسق وشرير : وهو من يكون مع وقوع نشوئه على الاعتقاد الفاسد وتربيته على العمل به، يرى فضله في كثرة الشرّ ويتباهي به ويظن أن ذلك يرفع من قدره وفي مثله قيل : "من التعذيب تهذيب الذئب ليتأدب وغسل المصح لبييض"

إن هذه الأصناف تؤكد على تلك القوة الخفية الصانعة للعمل

والحاكمة في السلوك ألا وهي قوة العادة.

تعتبر العادة قوة فاعلة لأنها تجسم فعل الزمن والتاريخ. والسلوك عند الإنسان يبدأ مع الولادة ولذلك فصعوبة تغيير السلوك كبيرة كصعوبة التحكم في قوة الشهوة لأنها الأقدم في الوجود عند الإنسان. إن اكتشاف قيمة العادة وأهميتها يجعل الغزالي في تحليله للسلوك كثيراً ما يفسر أنواع السلوك بها ويقترح الدواء الملائم للحالة مستعيناً بها أيضاً فإذا الطريق إلى تزكية النفس اعتياد الأفعال الصادرة من النفوس الزاكية الكاملة حتى إذا صار ذلك معتاداً بالتكرار مع تقارب الزمان حدث منها هيئة للنفس راسخة تقتضي تلك الأفعال وتنقضها بحيث يصير ذلك له بالعادة كالطبع فيخفّ عليه ما كان <sup>12</sup> يستنقله من الخير.

إن للنفس قوة خارقة على توجيه سلوكنا وموافقتنا بل وتحديد طبيعة شخصيتنا، فحالة الغضب أو الخوف أو غيرهما لا يمكن الإفلاع عنهما إذا ما كانت النفس قد اعتادت عليهما فلا توجد طريقة تخرج المرء من حالاته النفسية المرامية إلا التعويض أي تعويد النفس على ممارسة سلوك جديد يعوض الأول شيئاً فشيئاً وهذا القول يكشف عن أهمية العادة من جهة وأهمية المعالج النفسي من جهة الثانية "فمن أراد مثلًا أن يحصل لنفسه خلق الجود فطريقه أن يتكلف تعاطي فعل الجود وهو بذلك المال ولا يزال يواظب عليه حتى يتيسر عليه فيصير بنفسه جوداً <sup>13</sup> إذ بأفعال البدن تكلفاً يحصل للنفس صفة". <sup>14</sup>

<sup>12</sup> - ميزان العمل ص 48

<sup>13</sup> - ميزان العمل ص 48

<sup>14</sup> - ميزان العمل ص 48

فمن أراد أن يصير له الحق في الكتابة صفة نفسية ثابتة فطريقه أن يتعاطى ما يتعاطاه الكاتب الحاذق وهو حكاية الخط الحسن متكلفاً متشبهاً ثم لا يزال يواكب على تعاطي الخط الحسن حتى يصير له ذلك ملكة راسخة ويصير الحق فيه صفة نفسانية، فيصدر منه بالآخرة بالطبع ما كان يتكلفه ابتداء بالتصنّع، فكأن الخط الحسن هو الذي جعل خطه حسناً ولكن الأول متكلف والآخر بالطبع وذلك بواسطة تأثير النفس<sup>15</sup>

إذا كان تغيير السلوك ممكناً وإذا كانت العادة والتعود أداة لصناعة السلوك وتغييره فإن الاهتمام بالعلاج النفسي لا مفرّ منه والاعتماد على معلج نفسي شرط ضروري لذلك وهو ما أدركه الغزالي في قوله : "ينبغي أن تعلم أن علاج النفس بمحو الرذائل عنها وبكسب الفضائل مثاله علاج الأبدان بمحو العلل عنها وبكسب الصحة لها"<sup>16</sup> وعن أهمية المعالج يقول : "وكذلك الشيخ المتبع الذي يطبّ نفوس المريدين والمسترشدين"<sup>17</sup> ويحتمد دور المعالج النفسي أي الشيخ المتبع في معرفة خلق المريد ومعرفة مقداره وحاله وسنّه وما يحتمله من المعالجة لتحديد أسلوب العلاج لأنّه يختلف حسب الأشخاص . والعلاج يتطلب توفر الحد المخصوص وهو يختلف بالشدة والضعف والدوام وعدمه وبالكثره والقلة ولا بدّ له من عيار يعرف به مقدار النافع منه فإن لم يحفظ عياره زاد الفساد<sup>18</sup> إن هذا المسار الذي توجه

<sup>15</sup> ميزان العمل ص 48

<sup>16</sup> ميزان العمل ص 52

<sup>17</sup> ميزان العمل ص 53

<sup>18</sup> ميزان العمل ص 52 - 53

فيه عمل الغزالى في معرفة أحوال النفس وظواهرها وكيفية دراستها ومعالجتها استناداً إلى تجربته الصوفية ومن ملاحظاته الخاصة أي أن التصوف لم يعد حسب الغزالى تجربة دينية أو روحية فقط بل هو تجربة سلوكية أولاً، لها قوانين قائمة على معرفة عميقة بأحوال النفس ومظاهرها، وطبيعة السلوك عندها، بل إن العلاقة بين الشيخ والمريد لم تعد تلك العلاقة السائدة والقائمة على التقليد والجمود والاتباع.<sup>19</sup> إنها علاقة نفسية في جوهرها، إلى جانب أنها علاقة تعليمية. والتصوف تجربة سلوكية روحية تقوم على كشف خبايا النفس وخفاياها أولاً، كي تصل إلى درجة المكاشفة ثانياً، الأولى يخضع فيها المريد إلى تحليل نفسي دقيق وعميق والثانية يسلك فيها المريد معراج المعرفة والكشف. وإذا اعتنى المهتمون بالتصوف بالمستوى الثاني وفسروا مقاماته وأحواله فإن الانتباه إلى المستوى الأول أصبح ضرورة معرفية تفرض نفسها أكثر فأكثر لمعرفة مدى عمق المعرفة التي كانت لل المسلمين حول المسائل المعروفة اليوم باسم العلوم الإنسانية ذلك أن لنا معرفة ولو قليلة بالمستوى الذي وصل إليه المسلمون قديماً في دراستهم التاريخية والاجتماعية ولكن معرفتنا بعلم النفس عندهم تكاد لا تذكر ما عدى بعض الدراسات القليلة والنادرة<sup>20</sup> وذلك يعود خصوصاً إلى أنَّ

<sup>19</sup>- من الضروري الانتباه إلى معنى المريد عند أهل التصوف ولماذا سمى بالمريد وما هو وجه الشبه القائم بينه وبين مفهوم الإرادة وهو باب غير واضح في الدراسات الموجودة حول التصوف.

<sup>20</sup>- من أهم هذه الدراسات نذكر كتاب عبد الكريم العثمان "الدراسات النفسية عند المسلمين والغزالى يوجه خاص" كما يمكن أن نذكر مقالاً لـ الدكتور أحمد فؤاد الأهوانى بعنوان "الغزالى مؤسس علم النفس الإسلامي" نشر بمجلة العربي الكويت العدد 56

البحوث النفسية كانت مختلطة بالأمور الدينية والتجارب الروحية وسبب هذا الاختلاط يعود إلى أسباب عديدة من أهمها طبيعة خطاب الإسلام ذاته بما هو خطاب يمترزج فيه الدنيوي بالأخروي امتزاجاً يبني وحدة لها وجوه متعددة ومن بين أبرز وجوهها وحدة النفس والجسد أي وحدة الإنسان فلا يوجد أمر موجه إلى الجسد إلا ويظهر في المستوى النفسي، ولا يوجد أمر موجه إلى النفسي إلا ويظهر في المستوى الجسدي، أي أنه خطاب غير موجه إلى الاثنين وإنما يتوجه بأسلوبين، والحق أن الغزالي في "ميزان العمل" استطاع أن يدخل في صميم هذه الوحدة ليكشف وجوهها فبدا له العمل في مستويات ثلاثة العمل بما هو شرط التعلق والتعلم وإدراك اليقين . والعمل بما هو فعل التعلق والتعلم وهو ما بيناه في الباب الرابع، والعمل بما هو غاية التعلق والتعلم وهو ما نبيته من خلال الكشف عن تحليل الغزالي لمعنى الفضيلة وتحصيل السعادة، غير أن فهمنا للفضيلة عند الغزالي مرتبط بفهمه للإرادة والدافع والميل أي مرتبط بفهمه للنفس أي للسلوك بما هو عمل ديناميكي تشتراك فيه العوامل الإدراكية والوجودانية والنزوعية. ذلك أن العمل الأخلاقي يهدف إلى تحقيق الحرية وهذا الهدف لا يتحقق إلا بالتسليح بالإرادة ولكن الإرادة ليست منفصلة عن الدوافع والغايات وهذا الاتصال هو الذي ينحت كيان الإنسان ويوجه سلوكه، وكشف هذه الدينامية هو كشف لآلية السلوك وإدراك لإمكانية تغييره بل وإيمان بالقدرة على توجيهه والتحكم فيه.

---

نشر في مقدمة كتاب جواهر القرآن تحقيق لجنة أحياء التراث العربي في دار الآفاق الجديدة بيروت ط. الخامسة 1981.

إن أي سلوك تجتمع فيه ثلاثة شروط وهي، القدرة والإرادة والعلم، ويشير الغزالى إلى مثل هذه الشروط في الإحياء عند حديثه عن سلوك الكتابة فيبين أن اليد تعمل بالقدرة، وأن القدرة تعمل بالإرادة <sup>21</sup>. أما القدرة فهي المعنى المودع في العضلات والإرادة تتبع بالعلم <sup>22</sup>. أما الإرادة فهي التي تتبع القدرة إلى العمل أي الاستعداد الجسمى، وأما الإرادة فهي التي تتبع القدرة إلى العمل وتتمثل في إرادة جذب النفع أو دفع الأذى، وأما العلم فهو الذي يجب أن يلزم ويحكم والذي إذا تردد بقيت الإرادة والقدرة متزددين <sup>23</sup>.

ويهدف كل سلوك إلى تحقيق الخيرات وهي إما أن تكون نافعة في كل حال وهي الفضائل النفسية ومنها ما ينفع في حال دون حال ونفعها أكثر كالمال القليل. ومنها ما ضرره أكثر في حق الخلق وذلك بعض أنواع العلوم والصناعات <sup>24</sup>. كما أن الخيرات يمكن أن تكون مؤثرة لذاتها أو مؤثرة لغيرها أو مؤثرة تارة لذاتها وتارة لغيرها. كما يمكن أن تنقسم الخيرات إلى نافع وجميل ولذيد، والشروع ثلاثة ضار وقبيح ومؤلم وكل واحد ضربان أحدهما مطلق وهو الذي يجمع الأوصاف الثلاثة في الخير أو الشر والثاني مقيد وهو الذي جمع بعض هذه الأوصاف دون بعض. والنافع قسمان قسم ضروري كالفضائل النفسية وقسم غير ضروري. أما اللذات فهي بحسب القوى الثلاث وهي عبارة عن إدراك المشتهى. والشهوة عبارة عن انبساط النفس لنيل ما تتشوقه وهي إما أن تكون عقلية أو بدنية أما العقلية كلذة الحكمة والعلم

<sup>21</sup>- الإحياء ج 3 ص 243

<sup>22</sup>- معارج القدس ص 37 وبعدها

<sup>23</sup>- ميزان العمل ص 76

وهي أفلّها وجودا وأشرفها ولا يستلذها إلا الحكماء. وأما البدنية فهي اللذة المشتركة بين الإنسان وبين سائر الحيوانات كلذة المأكل والمشرب والمنحك وهي أكثرها وجودا<sup>24</sup>. إن هذا التقسيم يحدد المعايير التي اعتنقها الغزالي وضبطها لفهم سلوك ما وتقيمه، وهي معيار النفع والدرجة أو الرتبة والجمال واللذة. فكل سلوك موجه بأحد هذه المقومات أو كلّها حسب طبيعته ويعكس قوة الشهوة التي لديه ونوعيتها ودرجتها، فالشهوات تمثل جملة الدوافع المحرّكة للسلوك حسب غaiات محددة يكون للعلم الأصل في توجيهه فشهوة البطن داعية إلى الغذاء الذي لا يُستغنّى عنه في قوام البدن كالطعام والماء فتحقيقها واجب بل أصحابها مشكور ومحجور لأنّ البدن مركب النفس "ف عند أكل الصالحين تنزل الرحمة". غير أنّ هذه الشهوة قد تخرج عن حدّ الضرورة والاعتدال ويسقط أصحابها في الإسراف والإمعان وهذا مضرّ من جهة الطب. فالبطن أصل الداء والحمية أصل الدواء وعوّدوا كلّ جسد ما اعتاد. ومن جهة النفس فإنّ مثار الشرور قوة الشهوات، وقوى الشهوات هي الأغذية فامتلاء البطن مقوّي للشهوة وتقوية الشهوة داعية للهوى. إنّ هذا الإسراف مكروه حسب الغزالي للأسباب التي ذكرنا وتجاوزه لا يكون إلا بالعودة إلى الاعتدال حتى تتحقّق الشهوة غايتها فقط حتى يخفّ البدن للعبادة والتهجد بالليل، وتضعف القوى عند الانبعاث إلى الشهوات<sup>25</sup> وقد يسقط السلوك في المحضور عندما يتناول

<sup>24</sup>- ميزان العمل ص 78

<sup>25</sup>- ميزان العمل ص 78

المحرمات كشرب المسكر الذي هو أعظم آلات الشيطان في إزالة العقل.

وهكذا يتضح "أن المعدة منبع القوى فكانه الباب والمفتاح إلى الخير والشر جميعا ولذا عظم في الشرع أمر الصوم".<sup>26</sup> أما شهوة الفرج فلا بد منها لحفظ النوع مثلاً أن الغذاء ضروري لحفظ الشخص. فالنکاح على هذا الوجه ضروري وهو من جملة العبادات غير أن المرء قد يتجاوز حد الاعتدال ويسقط في الإسراف فيقصد من الشهوة التمتع وقضاء الشهوة فقط ويمنع فيه ويواظب عليه، كما أن هذه المبالغة قد تصل حد المحضور عندما يقع الشخص في الزنا، وعموماً كلما استسخر المرء العقل لخدمة الشهوة يقع في المحضور لأن العقل خلق ليكون أمراً مطاعاً لا ليكون خادماً للشهوة محتالاً لأجلها. وهو مرض نفس فارغة لا همة لها<sup>27</sup> وأما الغضب فتقسم أفعاله إلى محمود ومكره محظوظ. أما المحمود فهو المسمى غيره وقد وضعه الله لحفظ الأنساب. فإن النفوس لو تسامحت بالتزاحم على النساء لا اختلطت الأنساب كما يمكن أن يكون الغضب عند مشاهدة المنكرات والفواحش غيره على الدين وطلباً للانتقام ولذلك مُدحوا بكونهم أشداء على الكفار رحماء بينهم<sup>28</sup>.

أما المذموم فهو الاستشاطة الصادرة عن الفخر والتكبر والمباهاة والمنافسة والحقد والحسد من أمور واهية تتعلق بالحظوظ

<sup>26</sup>- ميزان العمل ص 81

<sup>27</sup>- ميزان العمل ص 83

<sup>28</sup>- ميزان العمل ص 83

البدنية من غير أن يكون في الانتقام مصلحة في المستقبل ديناً ودنياً، وهو الغالب على أكثر الخلق، أي انقياد للخلق الذي يضاد الحلم والتحلم: فإن الحلم عبارة عن إمساك النفس عن هيجان الغضب، إنه صبر على المكروره<sup>29</sup>: إن الغضب غول العقل<sup>29</sup>. إذا كان الغزالي في هذا التحديد والتصنيف يقيم أحكاماً قيمية يفصل فيها بين المحمود والمذموم فإنه لا يتغافل عن ضرورة تحديد هذه الظواهر سلوكياً دون تجاوزه نحو التقييم الأخلاقي ويمكن أن نأخذ مثلاً نفهم من خلاله كيف يُحلل الغزالي ظاهرة سلوكية وهي الغضب.

الغضب معناه غليان دم القلب وهو ينقسم إلى ثلاثة أنواع :

فإذا كان على من فوقك في القدرة على الانتقام  
تولد منه انبساط الدم من ظاهر الجلد إلى القلب  
وكان حزناً وألجه يصفر الوجه .

وإن كان على من دونك تولد منه ثوران دم القلب  
لانقباضه فيكون منه الغضب الحقيقي وطلب  
الانتقام .

وإن كان على نظيرك تولد منه تردد الدم بين  
انبساط وانبساط ويختلف به لون الوجه فيحمر  
ويصفر ويضطرب .

نلاحظ من هذا التشخيص اعتماد الملاحظة والتفسير الفيزيولوجي للظاهرة النفسية بما هي ظاهرة سلوكية ويتدعم هذا التوجّه في التحليل النفسي السلوكي تفسير الغزالي لهذه الظاهرة وإرجاعها إلى

<sup>29</sup> ميزان العمل ص 85

أسبابها: فهي التربية والعادة. فمن عاشر جماعة يباهون بالغضب والطبع السبعة انتفع ذلك فيه. ومن خالط أهل الهدوء والوقار أثرت العادة أيضاً فيه. وعموماً إن الغضب سلوك مكتسب، للعادة الأثر البالغ فيه ويدركه ويخرجه من القوة إلى الفعل الاستهزاء والضيء والتنافس والتحاسد وشهوة الانتقام. إلى جانب هذا التشخيص وهذا التفسير يقدم الغزالي العلاج المناسب والوقاية منه في نفس الوقت وذلك أن تكون لديه قوة الفكر في حضور دائم فيذكر عندما يعتريه الغضب أن المرء يجب أن يطيع لا أن يطاع فقط، وأن يخدم لا أن يُخدم فقط، وأن يحتمل لا أن يُحتمل فقط، وأن يعلم أن الله يراه دوماً<sup>30</sup>. هذا العلاج النفسي سلوكي يقوم على حضور الوعي أثناء بداية ظهور الغضب حتى يستفيق فلا يستولي عليه ولكن قد لا تقع الاستفاقاة ويستولي الغضب. ولهذا انتبه الغزالي إلى هذه الإمكانية، فالوعي مهمٌ بالغياب أو التغيب ولتقويته يجب مساندته بوسائل أخرى ولا يوجد أفضل من العادة التي يجب أن تعلمنا وترسخ في نفوسنا ما به ننتصر على الغضب لا ما به ينتصر علينا، وهو أن ننظر إلى ذاتنا بل وأن نرسخ في ذاتنا شيئاً فشيئاً ثلاث صفات أو خصال: وهي طاعة الآخرين وخدمتهم وتحمل الآدى منهم مستعيناً في كل هذا با الله لأنه حاضر دوماً ظاهراً وباطناً. والاستعانة به تقوى العزم وتحافظ على الاعتدال لأنه عنوان صحة فلو اعتادت النفس هذه الخصال لا تغضب أبداً وتحافظ على اعتدالها الذي يظهر في مظاهر سلوكية أخرى كالشجاعة وهي من حيث إضافتها إلى النفس صرامة القلب في الأهوال وربط الجأش عند المخاوف ومن

---

<sup>30</sup>- ميزان العمل ص 85

حيث الفعل هي الإقدام على موضع الفرصة وتولّدها من الغضب وحسن الأمل وبها يصابر الإنسان الشدائـد بل بها يصبر عن المعاصي فإن الغضب إذا سلـط على الشهوة زجرهاـ و بكلمة واحدة الشجاعة هي الصبر<sup>31</sup> . ولما كان بعض الشرور في شهوة الفرج والبطن وبعضاـها في غيرهماـ كان الصوم ضروريـاـ وهو نصف الصبر فالصبر صبرانـ الأول صبر جسمـي وهو تحـمـل المشاق بالبدن فعلاـ كتعاطـي الأعمال الشاقة وانفعـالـاـ كاحتـمالـ الضرب الشـدـيدـ والمـرضـ العـظـيمـ . والـثـانـيـ الصبر النفـسيـ فإنـ كانـ عنـ تـناـولـ المـشـهـياتـ سـمـيـ عـفـةـ، وإنـ كانـ عنـ اـحـتـمالـ مـكـروـهـ اـخـتـافـتـ أـسـمـاؤـهـ فإنـ كانـ فيـ مـصـيـبـةـ فهوـ الصـبـرـ ويـضـادـهـ الـجـزـعـ والـهـلـعـ، وإنـ كانـ فيـ اـحـتـمالـ غـنـىـ سـمـيـ ضـبـطـ النـفـسـ ويـضـادـهـ الـبـطـرـ، وإنـ كانـ فيـ حـرـبـ سـمـيـ شـجـاعـةـ ويـضـادـهـ الـجـبـنـ، وإنـ كانـ فيـ كـضـمـ الـغـيـظـ وـالـغـضـبـ سـمـيـ حـلـماـ ويـضـادـهـ التـذـمـرـ، وإنـ كانـ فيـ نـائـةـ مـضـجـرـةـ سـمـيـ سـعـةـ الـصـدـرـ ويـضـادـهـ الـضـجـرـ وـالـتـبـرـمـ وـضـيقـ الـصـدـرـ، وإنـ كانـ فيـ إـخـفـاءـ كـلـامـ سـمـيـ كـتـمـ السـرـ، وإنـ كانـ علىـ فـضـولـ العـيشـ سـمـيـ زـهـداـ وـقـنـاعـةـ ويـضـادـ الـحرـصـ وـالـشـرـهـ، أماـ الـغـبـطـةـ وـالـمـنـافـسـةـ فـمـحـمـودـانـ بـيـنـماـ الـحـسـدـ مـذـمـومـ لـأـنـ الـغـبـطـةـ تـمـنـيـ الـإـنـسـانـ أـنـ يـنـالـ كـلـ ماـ نـالـهـ أـمـثالـهـ مـنـ غـيرـ أـنـ يـغـتـمـ لـنـيلـ غـيرـهـ فإذاـ انـضـمـ إـلـيـهـ الـحـدـ وـالـتـشـمـيرـ فـهـوـ مـنـافـسـةـ، وـالـحـسـدـ هـوـ تـمـنـيـ زـوـالـ النـعـمةـ عنـ مـسـتـحـقـيهـاـ وـلـذـكـ فإنـ الـحـسـدـ وـالـحرـصـ رـكـنـاـ الـذـنـوبـ وـيـثـرـانـ الـهـمـومـ وـالـغـمـومـ وـالـخـسـرانـ فـمـنـ قـطـعـ عـرـوقـهـ نـجاـ<sup>32</sup> .

<sup>31</sup> مـيزـانـ الـعـلـمـ صـ 85

<sup>32</sup> مـيزـانـ الـعـلـمـ صـ 87

إن هذا التدقيق والتفصيل في تحليل أنواع السلوك وفهمها وتمييزها عن بعضها غايتها ضبطها والاعتياض عليها حتى تصير أخلاقاً راسخة فتتمرر العفة وهذا دليل على أن الأخلاق عند الغزالي غاية لا نصل إليها إلا بفهم آلية السلوك وكيفية تكوئه وتغييره وهي كذلك ما به يتحقق الإنسان كما له الذاتي والنوعي. فهي ليست أمراً زائداً أو إضافياً أو قيمة من القيم المنسقطة، وإنما هي نتاج السلوك ذاته. فالنافع الحقيقى واللذىذ الحقيقى والجميل الحقيقى هو الخير أو هو الخلق المحمود وتحديده بالعلم الحقيقى العارف بطبيعة النفس البشرية وقوتها. وكلّ ما يثمر الهموم والغموم والحزن والجزع فهو الشر أو هو الخلق المذموم. إن الهوى المحمود من فعل الله تعالى وهو قوة جعلت في الإنسان لتبعد بها النفس لنيل ما فيه صلاح بدنها إما بإبقاء بدنه أو بإبقاء نوعه وإصلاحهما جميعاً.

أما الهوى المذموم من فعل النفس الأمارة بالسوء وهو استحبابها لما فيه لذتها البدنية وهذه الشهوة إذا غلت سميت هوى فإنها تستتبع الفكرة وتستخدمها ل تستغرق وقتها في الامتثال لأمرها<sup>33</sup>. فمن استعمل جميع قواه على وجه التوصل بها إلى العلم والعمل، فقد تشبه بالملائكة، فحقيقة بأن يلحق بهم وجدير بأن يسمى ملكاً وربانياً... ومن صرف همته على اتباع اللذات البدنية يأكل كما يأكل الأنعام فقد نزل إلى أفق البهائم فيصير إما غمراً كثوراً وإما شرعاً كخنزير وإما صرعة كلباً وإما حقداً كجمل أو متبراً كنمر أو ذا روغان كثعلب أو يجمع

---

<sup>33</sup>- ميزان العمل ص 45

ذلك كشيطان مرید<sup>34</sup>. فكلّ ما به يكون الإنسان إنساناً ويحقق كما له فهو مطلوب، وهو الخلق المحمود. وكلّ ما به يخرج الإنسان من إنسانيته ويدعم نقصه، فهو مرفوض وهو الخلق المذموم. إن هذه القاعدة لا تعني إلا أن دراسة الغزالي للأخلاق قائمة على أساس تحليل نفسي للسلوك البشري فهو باحث ومؤسس للتحليل النفسي للأخلاق أكثر من كونه مؤسساً لفلسفة في الأخلاق. وقد يعود هذا التمييز عند الغزالي إلى طبيعة فلسفته القائمة على أساس واقعي سلاحي الملاحظة والتجربة. أي أنه لا يريد تأسيس أو وضع قواعد أخلاقية مثلاً فعل ذلك كانط أو ديكارت أو غيرهما وإنما أراد أن يحلّ طبيعة النفس كما هي قائمة وحيّة وواعية بذاتها وبالعالم، تسكّنها قوى وتصنعها قوى وتهدّف إلى غايات، فكلّ ما انسجم مع كمال الإنسان الذاتي والموضوعي فهو المحمود. وكلّ ما تعارض معه فهو المذموم: وهكذا نستطيع أن نفهم لماذا طلب الغزالي من أكثر الخلق الاهتمام بالعمل دون العلم كما أشرنا إلى ذلك في الفصل الثالث. "إن الصواب لأكثر الخلق الاستغلال بالعمل ومن العمل العلم العملي أعني ما يعرف به كيفية فإن العلم العملي ليس أشرف من العمل بل هو دونه فإنه مراد له دون العلم الذي يراد منه المعلوم كالعلم بالله وصفاته وملائكته وكتبه ورسله والعلم بالنفس وصفاتها والعلم بملائكة السموات والأرض وغيره فهذه علوم نظرية وليس عمليّة...".<sup>35</sup> عندما نقول عن شخص إن له أخلاقاً حميدة فإننا نعني أولاً وحسب ما تقدّم إنه شخص سوي. وعندما نقول عن شخص

<sup>34</sup>- ميزان العمل ص 23 - 24

<sup>35</sup>- ميزان العمل ص 36

إن له أخلاقاً مذمومة فإننا نعني أولاً أيضاً أنه شخص لا سوي وفيه علامات مرضية. فالاعتدال صحة نفسية وكل ما خالفه مرض وخل يصيب النفس. بعضه يمكن علاجه، وبعضه يصعب، وخصوصاً عندما يكون عادة متصلة فيه. والمطلع على كتاب الإحياء يستطيع أن يقرأ أمثلة عديدة جداً يحلل فيها الغزالي عدة ظواهر نفسية فيحدد طبيعة الظاهرة وقوتها وكيفية ظهورها وكيفية تغييرها. وهذا التحليل يسبق دوماً عمله الثاني الخاص بإعطاء القيم وتحديدها أي علم الفضيلة. وحصيلة هذا القول يفيد أنه يستحيل وضع علم للأخلاق دون وضع علم للنفس بل إن علم الأخلاق ليس في حقيقته إلا علماً للنفس بالمعنى الوضعي للكلمة أي بعيد عن التناول الميتافيزيقي لها وبتعبير الغزالي علم صفات القلب.

## الفصل الثاني: المضيلة

### 1- حقيقة النية

إن التحليل النفسي للأخلاق أثبتت العلاقة الوطيدة بين العقل بما هو مصدر الفكر وحقيقة الوعي بالفعل والسلوك وقوى النفس الأخرى أي قوة الشهوة وقوة الغضب. وأن كل سلوك تشارك فيه هذه القوى بوجه من الوجوه، كما أثبت أن للإدراة دوراً فاعلاً وخطيراً لكونها تدخل في علاقة مع الدوافع النفسية فتحدد السلوك وفقها ويمكن أن نرجع هذه الحصيلة إلى معنى واحد يسميه الغزالي "النية" إذ يحدّدّها الغزالي من خلال علاقتها بالوعي والتفكير وقوى الشهوة والغضب والدوافع والقدرة والإرادة وخصوصاً القصد والغاية. يقول الغزالي محدداً معنى النية : "حقيقة النية هي الإرادة الباعثة للقدرة المنبعثة عن المعرفة"<sup>1</sup> فالنية تقوم على ثلاثة شروط هي المعرفة أو لا والإرادة ثانياً والقدرة ثالثاً وبيانه أن جميع أعمالك لا تصح إلا بقدرة وإرادة وعلم، والعلم يهيج الإرادة والإرادة باعثة للقدرة والقدرة خادمة للإرادة بتحريك الأعضاء. مثاله : أنه خلق فيك شهوة الطعام إلا أنها قد تكون فيك راكدة كأنها نائمة وإذا وقع بصرك على طعام حصلت المعرفة بالطعام فانتهضت الشهوة للطعام فامتدت إليه اليد. وإنما امتدت إليه اليد بالقوة التي فيها المطيعة لإشارة الشهوة. وانتهضت الشهوة بحصول المعرفة المستفادة من طبيعة الحس ... فالنية عبارة عن الميل الجازم الباعث للقدرة<sup>2</sup>. ونفهم من هذا النص أن كل سلوك أو

<sup>1</sup>- كتاب الأربعين في أصول الدين : ص 171

<sup>2</sup>- نفس المرجع نفس الصفحة

فعل هو استجابة لإشارة الشهوة، فالشهوة تثير النفس وتحدث فيها ميلاً على الفعل فيحصل الفعل عند حصول القدرة. غير أن هذه الشهوة تستثار بسبب حصول المعرفة التي هي نتيجة حصول النقاء الحسن بالواقع فكلما حدث ميل جازم نحو شيء ما أو فعل ما ظهرت القدرة على إنجازه وتحصل النية. فالذي يغزو قد يكون الباعث له ميلاً إلى المال فذلك نيته، وقد يكون ميلاً إلى ثواب الآخرة فذلك نيته. فإذا النية عبارة عن الإرادة الباعثة، ومعنى إخلاصها تصفية الباعث عن الشوب. فلا إكراه في السلوك الوعي لأنه قائم على الإرادة وإن كانت الإرادة هي حصيلة الفكر الباعثة على الشهوة. كما أن هذه النية التي هي الإرادة الباعثة تجعل السلوك مصحوباً بقصد وحالياً من كل عبء وهذا القصد هو الذي يحدد المعنى. فالوعي بسلوك ما هو وعي داخل قصدية معينة. كما أن النية تمثل الرابطة الوثيقة بين النفس بما هي سلوك والنفس بما هي وجدان فكل سلوك بدني يتمثل حالة في النفس وكل حالة في النفس تتمثل سلوكاً بدنياً فالقلب يتأثر بأعمال الجوارح. فليس المقصود من الزكاة إزالة الملك بل إزالة رذيلة البخل وهو قطع علاقة القلب من المال. وليس المقصود من الضحية لحومها ولا دماءها ولكن استشعار القلب للتقارب بتعظيم شعائر الله تعالى. فالنية في جوهرها "عبارة عن نفس ميل القلب إلى الخير فهو متمكن من حدة المقصود فهو خير من عمل الجوارح الذي إنما يراد منه سراية أثره إلى محل المقصود وهو القلب، والنية ليست حديث النفس كأن يقول المرء نويت أن أحب فلاناً أو نويت أن أعطش أو أجوع فإن لهذه الأفعال أسبابها فمن وطئ لغبة شهوة الواقع من أين ينفعه قوله نويت

الوطء لحراثة الولد وتكتير عدد من به المباهاة، بل إن الإنسان إذا كانت له نية الأكل والشرب ليقوى على العبادة وليس له نية الصوم فالأكل أولى له ومن مل العبادة وعلم أنه لو نام لعاد نشاطه فذلك أفضل من الصلاة مع الملل.<sup>3</sup>

فالنية إن ليست حديث نفس ولا قولًا متكلفًا هي إرادة جازمة مخلصة تولد القدرة على العمل وذلك هو معنى الميل الحقيقي الذي يشرط الإيمان والمعرفة اللذين يولدان بدورهما الرغبة في الفضائل والأعمال الحميدة التي تهدف إلى ثواب الآخرة.

فمن عرف نفسه وعرف ربه وعرف زينة الدنيا وعرف الآخرة شاهد بنور البصيرة وجه عداوة الدنيا للأخرة إذ ينكشف له قطعاً أن لا سعادة في الآخرة إلا لمن قدم على الله سبحانه عارفاً به محبًا له، فإن المحبة لا تناه إلا بدوام الذكر وأن المعرفة لا تناه إلا بدوام الطلب والتفكير. ففراغ القلب عن غير الله ضرورة اشتغاله بحب الذوق المشاهدة، وإن لم تكن كذلك فلن من أهل التقليد والإيمان<sup>4</sup>. وأن تكون من أهل البصيرة فذاك تحقيق لأولى الفضائل وشرط تحقيق الفضائل الأخرى، فالفضائل بجملتها تتحصر في معنيين أحدهما جودة الذهن والتمييز والآخر حسن الخلق<sup>5</sup> أي أن الفضائل محصورة في فن نظري وفي فن عملي. فاما جودة الذهن فليميز بين طريق السعادة

<sup>3</sup>- كتاب الأربعين ص 175

<sup>4</sup>- نفس المرجع ص 111

<sup>5</sup>- ميزان العمل ص 149

والشقاوة فيعمل به. وليعتقد الحق في الأشياء على ما هي عليه من براهين قاطعة مفيدة للبيدين لا عن تقليدات ضعيفة ولا عن تخيلات مقنعة واهية<sup>6</sup> وهذا هو باب الحكمة.

وأما حسن الخلق فبأن يزيل جميع العادات السيئة ويتعود العادات الحسنة ويشتاق إليها ف يؤثرها ويتعمّ بها<sup>7</sup> وهذا هو باب العفة والشجاعة.

إذا كانت الفضيلة منحصرة في هذين الفنين النظري والعملي تكون النية هي الشرط الموحد لهما والمحقق لغايتها لكونها تقوم على النظر والعمل ممتزجين ومت畢دين ليصنعا قوة واحدة هي قوة العمل فالنية إذا هي قوة العمل وجواهره، وبالتالي هي غير الفضيلة، وهذا لا يمكن أن نفصل النية عن العمل أو العمل عن النية فالعمل دون نية عبث أو افعال لا إرادى وغير مقصود والنية دون العمل وهم لا يمكن أن يتحقق<sup>8</sup>.

<sup>6</sup>- ميزان العمل ص 49

من المفيد الإشارة إلى أن طلب العلم هو تحقيق لأولى الفضائل ولذلك نفهم سبب طلب الغزالى للعلم هذا من جهة ومن جهة أخرى نفهم عمق الرابطة التي يعقدها الغزالى بين طلب العلم والفضيلة وهذا يعني أن العلم ليس أدلة إدراك فحسب بل هو أدلة تحقيق الفضيلة وعندما يكون العلم مقتربنا بالفضيلة فإن النموذج الحضاري الذي سيصنفه سيختلف تماماً عن نموذج الحضارة المادية المعاصرة حتماً والتي تقوم على الفصل بين العلم والقيم بدعوى الموضوعية. إن كل تصور للعلم وللقيم هو تصور للحضارة ورؤيه للوجود.

<sup>7</sup>- نفس المرجع ص 50

<sup>8</sup>- إن إنجاز مقارنة بين مفهوم النية عند الغزالى وعند كانت يمكن أن يمدنا بنتائج إيجابية توضح كيف أن مفهوم النية عند الفيلسوفين متقارب ولكن مع تمييز ضروري يجعل من

وإذا كانت النية بهذا التحديد والفضيلة بهذا التمييز فإن تحقيق الفضيلة يطلب عملاً تربوياً خاصاً ذلك أن الفضائل مكتسبة وناتجة عن تدريب ومارسة وتقوى كلما نما الإنسان وحسب جودة ذهنه وذكائه. وهذه الممارسة تكون إما بالتعلم وإما بالعادة ولكن الفضيلة يمكن أن تكون مطبوعة في ذات الإنسان كحال الأنبياء والأولياء على أن تكون غاية كل تدريب وكل عادة وأن تتحقق الفضيلة في السلوك إلى درجة صدورها عن الذات بغير فكر وروية وتعب، ويطلع على الحق بغير تعب طويل حتى كأنه يصدر منه وهو في غفلته كالصانع الحاذق في الخياطة والكتابة<sup>9</sup>. إن الفضيلة تكون مع التكلف في أول العهد لتصير طبعاً مع الزمن<sup>10</sup>

## 2- أهميات المخالف :

إذا كانت النفس تخلق ناقصة وتكتمل بالتركيبة وتهذيب الأخلاق والتغذية بالعلم فإن الفضيلة هي عنوان كمال النفس وأداة تحقيق السعادة إذ أن سعادة كل شيء ولذته وراحته في وصوله إلى كماله الخاص به<sup>11</sup>. والسعادة لا تزال إلا بتزركيّة النفس وتكلّفها. وإذا كانت للنفس قوى فإن كمالها ليس إلا كمال قواها وهي القوة العقلية والقدرة

---

النية كما حددتها الغزالي أكثر دقة وعمقاً لكونها لا تسقط في صورية الأخلاق مثلاً وقعت النية الكانتية. راجع الفصل الخاص بالنية في دراسة "أحمد محمود صبحي" في الفلسفة الأخلاقية في الفكر الإسلامي.

9- ميزان العمل ص 50

10- هذا المعنى يذكرنا بمعنى آخر كان قد اعتمد الغزالي وهو أن كل فعل من أفعال البدن يولد حالة في النفس وكل حالة في النفس تظهر أثرها في الجسد.

11- ميزان العمل ص 15

الغريبة والقوة الشهوية. فالفضيلة عند الغزالى هي إذن الكمال الخاص بهذه القوى فضيلة الحكمة وفضيلة الشجاعة وفضيلة العفة وفضيلة رابعة ناتجة عنها وهي العدالة.

والغزالى في هذا التحديد لم يقدم شيئاً جديداً ذلك أن التراث الفلسفى اليونانى والإسلامى كان قد اعتمد هذا التقسيم، أي أن الفروق الموجودة بين الفلاسفة فى هذا المجال لم تصل حد التناقض والاختلاف الجذري وإنما هي فروق فى التحليل تشهد بأن الفلاسفة فى معالجتهم للقضية الأخلاقية انتهوا إلى إشكالية الفضيلة وعلاقتها بقوى النفس ولكن أرسطو يبقى دوماً المرجع الأساسى ذلك أن كتابه الأخلاق إلى نيقوماخوس أتى فى غاية الدقة والانسجام فى تحليله للأخلاق وإرجاعها إلى قوى النفس واكتساب الفضيلة التى عرفها أرسطو حسب رأى فرنسوa غريغورا<sup>12</sup> أن الفضيلة كما يحدّدها لنا الكتاب الشهير الأخلاق إلى نيقوماخوس هي عادة واستعداد راسخ مكتسب لتجنب أي تطرف والحفظ في كلّ شيء على الوسط الصحيح<sup>13</sup> يقول أرسطو: "الفضيلة في الإنسان تكون هي تلك الكيفية الأخلاقية التي تصيره رجلاً صالحاً رجلاً خيراً والفضل لها في أنه يعرف أن يؤدي العمل الخاص به"<sup>14</sup> على هذا حينئذ فالفضيلة هي نوع وسط مadam الوسط هو الغرض الذي نطلبه بلا انقطاع

\* راجع تهذيب الأخلاق لمسكويه.

- المذاهب الأخلاقية الكبرى ص 41 فرنسوa غريغورا ترجمة قتبة المعروفي<sup>12</sup>

- أرسطو : رسالة الأخلاق إلى نيقوماخوس ك 2 ب 6 ف 2<sup>13</sup>

- أرسطو : إلى نيقوماقوس ك 2 ب 6 ف 14<sup>14</sup>

إن تعريف أرسطو للفضيلة بقي مسيطرًا على التفكير الفلسفى الأخلاقي، والغزالى واحد من الذين استفادوا من هذا التعريف وإن كانت ركيزة تفكيره ليست أرسطية بالضرورة لأن مفهوم الوسطية والاعتدال مفهوم قرآنى أيضاً إنه "الصراط المستقيم" أي الوسط العدل المتزن بين نقىضين هما الإفراط والتفرط وقد ذكر الغزالى عدداً من الآيات والأحاديث الدالة على نفس المعنى وخاصة الآية الواردة في سورة "هود" فاستقم كما أمرت" حيث قال عنها الرسول (ص) "شيبنتى سورة هود" وذلك أن الاستمرار على هذا الصراط المستقيم وطلب الوسط بين هذه الأطراف شديد وهو أدقّ من الشعر وأحدّ من السيف كما وصف من حال الصراط في الدار الآخرة، ومن استقام على الصراط في الدنيا استقام على الصراط في الآخرة إذ يموت المرء على ما عاش عليه ويحشر على ما مات عليه ولذلك وجب في كل ركعة من الصلاة قراءة الفاتحة المشتملة على قوله "اهدنا الصراط المستقيم" فإنه أعقد الأمور وأعصاها على الطالب<sup>15</sup>.

#### أ- فضيلة الحكمة :

لقد عظم الله تعالى الحكمة وهي فضيلة القوة العقلية " ومن يؤت الحكمة فقد أوتي خيراً كثيراً" وبما أن للنفس قوتين قوة نظرية وقوة عملية فإن لكل قوة حكمتها، الحكمة النظرية وهي الحكمة الحقيقية

<sup>15</sup>- ميزان العمل ص 57

من الآيات الدالة على الاعتدال والوسطية أي الدالة على الصراط المستقيم قول الله "والذين إذا انفقوا لم يسرفوا ولم يقتروا وكان بين ذلك قواماً" الفرقان 67  
"ولا تجعل يدك مغلولة إلى عنقك ولا تبسطها كل البسط فتقعد ملوماً محسوراً" الإسراء 29 "وكذلك جعلناكم أمة وسطاً لتكونوا شهداء على الناس" البقرة 143.

المجسدة في العلم بالله وصفاته وجملة العلوم الكلية والأولية كمبادئ العقل، والحكمة الأخلاقية وهي المجسدة لفعل العقل العملي وسياسته لقوى النفس والبلد والمنزل أي إنها العلم بصواب الأفعال<sup>16</sup>. ويندرج تحت فضيلة الحكمة حسن التدبير وجودة الذهن ونقاية الرأي وصواب الظن<sup>17</sup>.

أما حسن التدبير فيظهر أثره في جودة الروية في استتباط ما هو الأصلح والأفضل في تحصيل الخيرات العظيمة والغايات الشريفة المتعلقة بالذات أو بالأخرين من تدبير منزل ومن سياسة مدينة وفي هذا الوجه تظهر أهمية الذهن في الحكم والتمييز ولكن دون أن نقع في خلط مع موقف المعتزلة القائم على مبدأ الحسن والقبح العقليين فالغزالى لا يذهب مذهبهم، بل يقف موقفاً معارضاً ومفندًا، فأهمية الذهن في الحكم الأخلاقي لا يعني تأسيس الأخلاق على العقل فقد رأينا أن الأخلاق مكتسبة بالعلم والعادة. إن المقصود بالذهن هنا هو القدرة التي يكتسبها الإنسان عندما يكون العقل العملي تحت سيطرة العقل النظري فيلتزم بأوامره فتصبح النفس تحت تأثير الجود الإلهي والعلم الإلهي زيادة على السلوك الذي هذبه التدريب وقوّمه المواجهة وما رأينا في باب العلم يوضح أهمية فضيلة الحكمة<sup>18</sup>.

إن جودة الروية يظهر أثرها في جودة الذهن فهو القدرة على صواب الحكم عند اشتباه الآراء وثوران النزاع فيها وأما نقاية الرأي

<sup>16</sup>- ميزان العمل ص 56

<sup>17</sup>- ميزان العمل ص 60

<sup>18</sup>- راجع الشروط النفسية للعلم

فهي سرعة الوقف على الأسباب الموصلة في الأمور إلى العواقب المحمودة وأما صواب الظن فهي موافقة الحق من غير استعانة بتأمل الأدلة<sup>19</sup>.

إذا كانت فضيلة الحكمة تتجسد في حسن التدبير وجودة الذهن ونقاية الرأي وصواب الظن فإن العمل الأخلاقي عند الغزالى يصبح محاطاً بوعي قوى وسليم فلا يجوز أن نحكم بقيمة سلوك ما يكون صاحبه غير قادر على الحكم أو تكون ذاته غائبة أو تحت تأثير قوى النفس الأخرى الغضبية والشهوية ففضيلة الحكمة تضمن بقية الفضائل وتجعلها ممكناً لأنها قائمة على مبدأ الاختيار ويجب في هذا المجال أن لا نذهب مذهب فرويد في إرجاع السلوك الأخلاقي إلى نوع من الكبت اللاواعي لأن فضيلة الحكمة تضمن للوعي حضوره الدائم وقدرة على ممارسة فعاليته دون الوقوع في الرذائل ونعني بالرذائل رذيلة الخبر ويندرج تحتها الدهاء والجريزة ورذيلة البليه ويندرج تحتها الغمارة والحمق والجنون<sup>20</sup>.

وحصيلة القول في هذه الفضيلة أنه متى كان العقل واعياً بتعقله قادراً على التمييز والحكم مستيراً بالشرع لا يقع في الإفراط فيسقط في رذيلة الخبر وتحتها الدهاء والجريزة ولا يقع في التفريط فيسقط في رذيلة البليه وتحتها الغمارة والحمق والجنون وإذا كان

<sup>19</sup> - ميزان العمل ص 61

<sup>20</sup> - ميزان العمل ص 61

الخب حسب الغزالى حالة يكون فيها الإنسان ذا مكر وحيلة بإطلاق الغضبية والشهوانية والبليه هو طرف نقصانها ونشأه بطء الفهم وقلة الإحاطة بصواب الأفعال .(راجع معارج القدس ص: 94).

ديكارت قد اهتدى بأنه لا يكفي أن يكون للمرء عقل بل يجب أن يحسن استعماله وكان يعني بذلك ضرورة الخضوع إلى قواعد المنهج فإن الغزالى يعتقد أن معيار العلم وإن كان يضمن للعقل بلوغ اليقين فإن ميزان العمل يضمن بلوغ الفضيلة<sup>21</sup> والحكمة لا تكون إلا باجتماع اليقين والفضيلة وإن كان الواحد منها حسب الغزالى يؤدي إلى الآخر<sup>21</sup> لأن في كلتا الحالتين تكون القوة الغضبية والشهوية في حالة من الاعتدال تحت تأثير القوة العقلية ففضيلة الحكمة لا تناقض قوى الغضب والشهوة ولكن تستعملها على مقتضى الحكمة أي تصنع منها فضيلتين فضيلة الشجاعة وفضيلة العفة.

### ب - فضيلة الشجاعة :

يعرفها الغزالى بقوله : "أما الشجاعة فهي فضيلة القوة الغضبية لكونها قوية ومع قوة الحمية منقادة للعقل المتأنب بالشرع في

<sup>21</sup>- إن إدراج الحكمة في سلم الفضائل دليل على أن جوهر الحضارة وكل أشكال الإبداع لا يكون إلا أخلاقياً وأن حضارتنا المعاصرة أو أن النموذج الحضاري المهيمن اليوم في المجتمع الاستهلاكي دليل على أن الحضارة متى تجردت من قيم الفضيلة تصبح سلاحاً فتكاً. فالعقل قادر على الإنشاء قادر على التدمير ولعل هذه الحالة هي التي نعترف بها عديد الفلاسفة اليوم بالأأزمة والتي نجد صداتها في الحديث عن النجاعة عوضاً عن القيم كما في بحوث ماركوز في نقده للمجتمع الأمريكي والمجتمع الاستهلاكي عموماً (راجع كتاب الإنسان ذو البعد الواحد Edition Seuil 1970) أو في الحديث عن أزمة العلم وضرورة إعادة بناء الميتافيزيقاً مثلماً ذهب إلى ذلك هوسربل (راجع كتابه أزمة العلوم الأوروبية Edition Gallimard 1976) أو ضرورة بناء التصوف مثلماً ذهب إلى ذلك برغسون (راجع كتابه منبعاً الأخلاق والدين Edition PUF.)

إقدامها وإحجامها وهي وسط بين رذيلتها وهم التهور والجبن" وقد أيدت حقيقة هذه الفضيلة بالآية القرآنية "أشداء على الكفار رحماء بينهم" <sup>22</sup>.

تعتبر قوة الغضب من القوى النزوعية الشووية الباعثة على الحركة مثلها في ذلك مثل قوة الشهوة أي إنها من القوى الجسدية في الإنسان والمسمة حيوانية ولذلك فهي ضرورية وتلعب دوراً مهمًا للبقاء وللحفاظ على النفس وتحقيق كمالها وذلك عندما تتأدب بالعقل وبالشرع ويندرج تحت هذه الفضيلة فضائل متعددة أخرى هي الكرم والنجد وكبر النفس والاحتمال والحلم والثبات والنبل والشهامة والوقار وكل واحدة من هذه الفضائل تحتلّ وسطاً بين رذيلتين. فالكرم وسط بين البذخ والبذلة والنجد وسط بين الجسارة والانخذال، وكبار النفس وسط بين التكبر وصغر النفس والحلم وسط بين الاستشاطة والانفراط والثبات فهو شدة النفس وبعدها من الخور والشهامة هي الحرث على الأعمال توقعًا للجمال والوقار وسط بين الكبر والتواضع ...

إذا كانت فضيلة القوة الغضبية هي كمالها فإن الكمال يتجسد في معاني سامية وإيجابية تجعل الفرد ذا شخصية قوية مؤمنة بذاتها قادرة على تحقيق أهدافها ذلك أن هذه الفضائل تحقق الثقة بالنفس وتوهّلها للأمور الجليلة وتجعلها توافتة للجمال لا تضع نفسها إلا موضع استحقاقها ...

إن هذه الخصال أي الفضائل تمكّن من تحقيق الأفعال المحمودة والابتعاد عن الأفعال المحظورة أو المكرروهه ذلك أن أفعال الغضب تنقسم إلى هذه الأحكام الثلاثة: والمحمود عند الغزالى نجده في

<sup>22</sup>- ميزان العمل ص 56

موضعين أحدهما المسمى غيره والثاني الغضب عند مشاهدة المنكرات والفواحش غيره على الدين. أما الأول فلحفظ الأنساب وأما الثانية <sup>23</sup> لحفظ الدين ولفضيلة الشجاعة رذيلتان وهما التهور والجبن ويندرج تحتهما البذخ والجسارة والنكول والتبرج وصغر النفس والهلع والاستشاطة والانفراك والتكبر والتخاسس والعجب والمهانة فما يميل منها إلى جانب الزيادة فهو تحت التهور وما يميل إلى جانب النقصان <sup>24</sup> فهو تحت الجبن وبهذه الصورة تكون فضيلة القوة الغضبية منحصرة في تحقيق الشجاعة وشرط تحقيقها الخضوع لقوة العقل العملي الخاضع بدوره للعقل النظري.

<sup>23</sup>- ميزان العمل ص 84

إن الاهتمام بتربية القوة الغضبية لتحقيق كمالها الذاتي عمل ضروري لبناء الشخصية السوية. والمجتمعات الضعيفة هي المجتمعات التي لم تعتن بهذه القوة وأهملتها فتجدها ضعيفة أمام شهواتها وأمام أعدائها . ولذلك عرفت الأعداء كيفية التغلب عليهم أي بتفوّقية الاستهلاكي/ال العسكري: إن تقوية النفوس والجيوش من تمام القوة الغضبية، ولذلك فهي عنصر القوة والغلبة. وأنها كذلك فإن أعداء الأمة يتربصون بهذين الأمرين لأنهما مصدر ضعفهم مثلاً هي مصدر قوتنا ولذلك فإن قهرهم لنا يكون بأمررين هما: عدم السماح لنا بتفوّقية الجيوش من جهة، وتقوية النفوس من جهة أخرى. وسيبل ذلك هو إفحامنا طوعاً أو كرهاً في لعبه العولمة التي أوجدوها ضماناً لوجودهم ومحاربة لوجودنا ولعلَّ الفكير في إيجاد "فاتيكان إسلامي (مكة والمدينة)" على غرار فاتيكان روما سيعطي الضوء الأخضر للهيمنة المركزية الغربية ، والأخطبوط الاستهلاكي بكل مظاهره تحت شعارات رنانة هي شعار التنمية والحرية. فمن أراد القداة فله فاتيكان يخصتها (مكة والمدينة). أما خارجها فكل الأمور مباحة: شعار الحياة فيها يقول: ليها الجسد استهلك، ولكي تستهلك يجب أن تستهلك.

<sup>24</sup>- ميزان العمل ص 62

## جــ فضيلة العفة :

يعرفها الغزالي بقوله " وأما العفة فهي فضيلة القوة الشهوانية وهي انقيادها على تيسّر وسهولة للقوة العقلية حتى يكون انقاضها وانبساطها بحسب إشارتها ويكتفها رذيلتان الشره والخmod وتحقيق هذه الفضيلة يبدو أصعب على السلوك خصوصاً إذا اعتاد الإفراط وذلك لأن قوة الشهوة أقدم القوى وجوداً وأقواها فعلاً وتتأثراً بل يمكن اعتبارها المحرك الأكثر قوة ل الكامل الشخصية يصفها الغزالي بقوله: " شره الطعام وهو من الأمهات لأن المعدة ينبوع الشهوات، إذ منها تتشعب شهوة الفرج ثم إذا غلت شهوة المأكل والممنوح يتشعب منها شره المال إذ لا يتوصل إلى قضاء الشهوتين إلا به ويتشعب من شهوة المال شهوة الجاه إذ يعسر كسب المال دونه ثم عند حصول المال والجاه وطلبهما تزدحم الآفات كلها كالكبر والرياء والحسد والحدق والعداوة وغيرها ومنبع جميع ذلك البطن ".<sup>25</sup>

إن القوة الشهوانية من القوى المحرّكة وبالتالي دورها أساسي وخطير بالنسبة إلى الذات وبالنسبة إلى العلاقة القائمة بين الذوات وهذا الدور قد يؤدي بها إلى كمالها الذاتي . فيتحقق فضيلتها وأعني العفة ويؤدي إلى رذيليتها وأعني الشره والخmod . والعقل العملي في استفادته من فيوضات العقل النظري يدرك دور الشهوة وأهميتها ويدرك أيضاً أهمية الضبط والتحكم والتوجيه، فصوت الجسد هي دوماً لأنه سبب حياة الجسد نفسه، فالشهوة سبب يربط بالحياة وطلبها واجب بمقتضى

<sup>25</sup>ـ ميزان العمل ص 58

<sup>26</sup>ـ كتاب الأربعين في أصول الدين ص 78

الطبيعة البشرية فتحت خلق الشهوتين أعني شهوة الفرج والبطن حكمتان عظيمتان إبقاء الشخص بالغذاء والنوع بالحرث فإنما ضروريتان في الوجود بحكم إجراء الله سنته بمشيئة الله الأزلية التي لا يجد لها تبديلا ولا تحويلًا والثانية ترغيب الخلق في السعادات الأخروية فإنهم ما لم يحسوا بهذه اللذات والألام لم يرغبو في الجنة ولم يحذروا النار ولو وعدوا بما لا عين رأت ولا أدن سمعت ولا خطر على قلب بشر لما أثر ذلك بمجرده في نفوسهم، هذا حد العفة<sup>27</sup> إن كل قوة متى ارتبطت بغايتها أدركت كمالها الخاص وحققت فضيلتها والعفة ليست إلا فضيلة القوة الشهوانية وهي بالتالي نتيجة توجيه هذه القوة نحو غايتها الخاصة وتعني بها تحقيق البقاء الذاتي والنوعي. وإذا كان السلوك تحكمه غاياته، فإن السلوك الخاص بهذه القوة المرتبطة بغايتها قائم على حد الاعتدال دون الواقع في الرذيلتين. فالشره هو إفراط الشهوة إلى المبالغة في اللذات التي تستقبها القوة العقلية وتنتهي عنها. والخmod هو تفريط الشهوة عن الانبعاث إلى ما يقتضي العقل نيله وتحصيله وهو مذمومان، كما أن العفة التي هي الوسط محمودة<sup>28</sup>. وبما أن العفة هي الكمال فإن الإفراط والتفرط هو النقصان وحد الاعتدال حسبه العقل والشرع كما هو الحال في حد الاعتدال الخاص بالقوة الغضبية وإذا كانت غالية كمال القوة الغضبية هي تحقيق الشجاعة وكمال الشجاعة في تحقيق

<sup>27</sup>- ميزان العمل ص 59 : لاحظ أن الغزالى يعطي للذلة الجسد قيمة قصوى بل يجعلها سبيلا لإدراك اللذة الأخروية  
<sup>28</sup>- ميزان العلم ص 58

المجاهدة فإن غاية كمال القوة الشهوانية هي تحقيق العفة وكمال العفة في تحقيق الورع أي إن الورع من أبرز الفضائل التي تدرج تحت فضيلة العفة إلى جانب فضائل أخرى من أهمها نذكر الحياء والخجل والمسامحة والصبر والسخاء وحسن التقدير والانبساط والدماثة وغيرها<sup>29</sup>. وكل فضيلة من هذه الفضائل تحتل وسطاً بين رذيلتين فالحياة مثلاً وسط بين الوقاحة والخنوثة وقد قدم له الغزالي عدة تعاريف فهو "الم يعرض للنفس عند الفزع من النفيضة" وهو "خوف الإنسان من تقصير يقع فيه عند من هو أفضل منه" وهو رقة الوجه عند إتيان القبائح<sup>30</sup> وبالجملة فإنه يستعمل في الانقباض عن القبح ويستعمل في الانقباض عما يطنه المستحي قبحاً وهذا الأخير جميل من كل أحد<sup>31</sup> والحياة قيمة إسلامية حسب الغزالي فهو أول أمارات العقل مثلما أن الإيمان هو آخر مراتب العقل و"لا إيمان لمن لا حياء له"<sup>32</sup>. أما الرذائل التي هي إما إفراط أو تفريط والمدرجة تحت رذيلي العفة فهي الشره وكل الشهوة والوقاحة والتختن والتبذير والتقتير والرياء والهتكة والكزازة والمجانية والعبث والتحاشي وغيرها<sup>33</sup>.

وجملة هذه الرذائل ناتجة عن تحويل القوة الشهوانية عن غايتها فتسقط إما في إفراط وإما في تفريط من أبرز نتائجه فساد العلاقات بين الناس من جهة وفساد الحال عند صاحبها من جهة ثانية.

<sup>29</sup>- ميزان العمل ص 63

<sup>30</sup>- ميزان العلم ص 64

<sup>31</sup>- ميزان العمل ص 64 : حديث يورده الغزالي نسبة إلى الرسول ص

<sup>32</sup>- ميزان العمل ص 65

إذا كانت قوة الشهوة تحقق كما لها في العفة فإن لهذه الغاية سلوكاً يجب اتباعه وقواعد يجب مراعاتها وبما أن شهوة الطعام أصل الشهوات وأقدمها فإن تقويم السلوك لا يبدأ إلا بها فشهوة البطن داعية <sup>33</sup> إلى الغذاء، والمطعم ضربان ضروري وغير ضروري . والضروري ينقسم إلى محمود ومكرور ومذموم ومحضور ومعيار التمييز قائمه على مدى تحقيق الغاية من القوة الشهوانية . فالمحظوظ هو الاقتصاد على تناول ما لا يمكنه الاشتغال والتقوى على العلم والعمل إلا به ولو اقتصر عنه لتحللت قواه واختلط بدنـه . وأما المحظور فهو التناول مما حرمـه الله عز وجلـ من مالـ الغير أو المحرمات، وأما المكرور فهو المبالغة في الحلال وهذه المبالغة مضرـة من جهةـ الطـب "فالبطنة أصلـ الدـاء والـحمـيـة أصلـ الدـوـاء" كما وردـ ذلك عنـ الرسـول (صـ) ومضرـة منـ جهةـ النـفـس وـالـسـلـوكـ "فـإنـ مـثـارـ الشـرـورـ قـوـةـ الشـهـوـاتـ وـمـقـويـ الشـهـوـاتـ هـيـ الـأـغـذـيـةـ فـامـتـلـاءـ الـبـطـنـ مـقـويـ لـلـشـهـوـةـ وـتـقـوـيـةـ الشـهـوـةـ دـاعـيـةـ لـلـهـوـيـ وـالـهـوـيـ أـعـظـمـ جـنـدـ الشـيـطـانـ الـذـيـ إـذـاـ تـسـلـطـ سـبـاهـ عـنـ رـبـهـ وـصـرـفـهـ عـنـ بـابـهـ "فـمـنـ حـقـ الـاعـدـالـ فـيـ الـطـعـامـ صـمـنـ لـلـجـسـدـ الـقـوـةـ وـلـلـنـفـسـ السـلـامـةـ وـالـفـضـيـلـةـ "فـإـنـ الـمـعـدـةـ مـنـبـعـ الـقـوـىـ فـكـأـنـهـ الـبـابـ وـالـمـفـتـاحـ إـلـىـ الـخـيـرـ وـالـشـرـ جـمـيـعـاـ وـلـذـاـ عـظـمـ فـيـ الشـرـعـ أـمـرـ الصـومـ <sup>34</sup>"أـمـاـ شـأنـ شـهـوـةـ الـفـرـجـ فـكـشـأـنـ شـهـوـةـ الـبـطـنـ لـأـنـ أـفـعـالـهـ تـنـقـسـ إـلـىـ مـحـمـودـ وـمـكـرـورـ وـمـحـضـورـ أـمـاـ الـمـحـمـودـ فـهـوـ الـمـقـدـارـ الـذـيـ لـاـ بـدـ مـنـهـ

<sup>33</sup> ميزان العمل ص 79

<sup>34</sup> ميزان العمل ص 80

<sup>35</sup> ميزان العمل ص 81

لحفظ النوع والنكاح من هذا الوجه من جملة العبادات، وأما المحظور فهو الزنى وهو مقرون بالشرك واللواث وشأن هذا قائم على جعل العقل خادماً للشهوة<sup>36</sup> والصواب أن يكون العقل أمراً مطاعاً لا ليكون خادماً للشهوة محتلاً لأجلها وهو مرض نفس فارغة لا همة لها<sup>37</sup>، أما المكره فهو المواظبة على الشهوة قصد التمتع فقط أي إن الكراهة متأتية من المبالغة والإفراط وتحويل القوة عن قصدتها وغايتها.

إن هذا التحليل الذي يقدمه الغزالى لفضيلة العفة الخاصة بالقوة الشهوانية يبرز بوضوح حد الاعتدال والوسطية باعتبارها الميزان الذى يقى السلوك وبالتالي النفس شر الإفراط أو التفريط ولذلك كانت العدالة هي عنوان الفضيلة الرابعة.

#### د- فضيلة العدل :

إن العدل "ليس جزء من الفضائل بل هو عبارة عن جملة الفضائل"<sup>38</sup> وهو "حالة للفوى الثلث في انتظامها على التناسب بحسب الترتيب الواجب في الاستعلاء والانقياد" ومعنى بالترتيب العلاقة الموجودة بين العقل وبقية القوى الغضبية والشهوانية وأن يكون العقل غالباً فيحقق فضيلة الحكمة وأن تكون القوة الغضبية والقوة الشهوانية مطيعتين فتحتحقق فضيلة العفة وفضيلة الشجاعة. ونتائج هذه الفضائل مجتمعة تظهر في أخلاق النفس في كليتها أي تحقيق فضيلة العدل "والعدل في أخلاق النفس يتبعه لا محالة العدل في المعاملة

<sup>36</sup>- ميزان العمل ص 83

<sup>37</sup>- ميزان العمل ص 59

<sup>38</sup>- نفس المرجع ونفس الصفحة

والسياسة... إما في الأخلاق وإما في حقوق المعاملات وإما في إجراء  
ما به قوام البلد<sup>39</sup>.

إن فضيلة العدل هي الأخرى وسط بين رذيلتي الغنى والتجابن  
والغنى أن يأخذ ما ليس له والتجابن أن يعطي في المعاملة ما ليس  
عليه حمد وأجر.<sup>40</sup> ويفاقب العدل الجور.

إن هذا التحديد لمعنى العدل غايته بيان الانسجام القائم في  
الذات المتجملة بالفضائل من جهة وبيان الانسجام القائم في المدينة  
على شاكلة نظام الذات من جهة أخرى<sup>41</sup> وذلك لأن العدل هو سر  
الكون بأسره فكما قامت السماوات يقوم الإنسان وتقوم المدينة وكان  
العالم كله شخص واحد متعاون القوى والأجزاء ومثل هذا القول يدل  
على أن كل تأسيس للأخلاق أو للسياسة لا يكون إلا من خلال رؤية  
كاملة واضحة للعالم لأن نظام حياتنا وقوانين سلوكنا وعلاقتنا  
محكومة بالنظرية التي كوناها وآمنا بها حول العالم بأسره وكلما

---

<sup>39</sup>- ميزان العمل ص 60

نلاحظ أن الغزالي في فلسفته العملية يعطي أهمية للفرد فيتقويمه يصلح شأن المجموعة  
وما يصلح لسياسة شأن الفرد يصلح لسياسة شأن الأمة وهذا هو الفرق بين الأخلاق  
والسياسة فهما اسمان لمعنى واحد موجهان لغضرين واحد منهما موجه إلى الأفراد  
واثنيهما موجه للأمة.

<sup>40</sup>- ميزان العمل ص 60

<sup>41</sup>- موقف الغزالي من التنظيم السياسي للمدينة شبيه بموقف الفارابي أي بموقف يقوم  
على النظر إلى المدينة من خلال النظر إلى الإنسان وحسب قوى الإنسان وحسب  
العلاقات التي تحكمه يكون تنظيم المدينة (راجع السياسة المدنية + آراء أهل المدينة  
الفضلة - للفارابي)

تغيرت نظرتنا من العالم تغيرت نظرتنا من الإنسان<sup>42</sup>.

إن تأمل الغزالي للفضائل قائم على تأمله لأصول الدين الإسلامي نفسه حيث يقول : "الفضائل النفسية التي حصرنا جملتها من قبل في أربعة أمور العقل وكماله العلم، والعفة وكمالها الورع، والشجاعة وكمالها المجاهدة، والعدالة وكمالها الإنصاف، وهي على التحقيق أصول الدين"<sup>43</sup> ولذلك فإن أمر ارتباطها بالحكمة اليونانية ليس مباشرا عند الغزالي . وبالتالي يمكن القول إن الحكمة اليونانية (أرسطو) والحكمة الإسلامية (الغزالي ) في اتفاق عام حول أمehات الفضائل وأصولها وغاياتها وهذا راجع إلى وحدة المصدر ذلك أن الغزالي يعتقد أن السياسات والأخلاق ترجع في حقيقتها إلى كتب الله المنزلة على الأنبياء وإلى الحكم المأثررة عن سلف الأنبياء وما وصلت إليه المتوصفة من علم و عمل<sup>44</sup> . وإن الفلسفه اليونان استفادوا

-<sup>42</sup> إن النظر إلى العالم نظرة تأمل وكشف واستمتاع بالجمال لا تصنع إلا ذاتا مؤمنة بالسعادة تعيش حالة الطمأنينة (نموذج الغزالي) أما النظر إلى العالم نظرة الغازي والملك لا تصنع إلا ذاتا مؤمنة بالمصلحة تعيش حالة المنافسة والصراع (نموذج ديكارت) إن فكرة السيطرة على الطبيعة صنعت الإنسان الغازي وهو من أحلام ديكارت وبيكون وكل فلاسفة وعلماء العصر الحديث بدأية من القرن 17 . وهذا الفرق يؤكد الاختلاف الجوهرى بين النموذج الحضاري الذى يجسمه الغزالي والقائم على توفير حالة الانسجام والعدل داخل الفرد ذاته وداخل العالم بأسره والنماذج الحضاري عند الغرب في العصر الحديث والقائم على توفير القوى التي تمكن الإنسان من خوض الصراع حتى النهاية .

-43 ميزان العمل ص 71

-44 المنقد من الضلال ص 109 يعتقد كارادقو أن الغزالي اعتمد في دراساته الأخلاقية على النصرانية وهذا القول لا يهدف إلا إلى إبعاد القرآن وعدم الاعتراف بأنه المصدر الأول الذي استنقى منه الغزالي فلسفته إلى جانب علمه الواسع والمتنوع بالفلسفات القديمة

من ديانة الشرقيين استفادة كبيرة وكان أصل حكمة الفلسفه وحكمة المسلمين في هذا الباب هو مشكاة النبوة<sup>\*</sup> فالرسالة الإسلامية إذن تحتوي على أمهات الفضائل بل وعلى كل خصوصيات الحكمة العملية الأخلاقية منها والسياسية ومثل هذا القول يجعل الغزالى في تعارض مع من يرى بأن أصل الأخلاق وأساسها الأول العقل مثل المعتزلة وهذا التعارض يجعلنا نشير قضية أساس الأخلاق هل هو العقل أم هو المجتمع أم هو الدين أم هو المنفعة... الخ؟

---

والديانات المنتشرة عصرئذ وكان تكوين الغزالى الدينى مسيحي وليس له علاقة بالإسلام. يبدو أن مواقف المستشرقين من الفكر الإسلامي القديم يهدف إلى إبراز التفوق النصراني على الإسلامي وإذا وجدوا شيئاً عند المسلمين رجعوا به إلى أصل نصراني وكان القرآن لا يعلم شيئاً عن الإنجيل.

\* لاحظ أن وراء حكمة اليونان وفلسفتهم أصولاً يجب العودة إليها كان اليونان قد استقها واستفاد منها. وهي مشكاة النبوة. فالنبيوة أقدم من حكمة اليونان بل هي أهم أصولها.

## المحل الثالث

### أساس الأخلاق

إن ما ذهب إليه الغزالى في تفصيلاته لأمهات الفضائل لم يكن بدعة فلسفية "فتهذيب الأخلاق" لابن مسکویه صمم فضائله على نفس الشاكلة مستعينا بالبحوث الأفلاطونية والأرسطية على حد سواء إلى جانب المصدر القرآني الذي وجد فيه الفيلسوفان معينا يمكن استعماله وتديّره، فالحنفية الإسلامية قائمة على الوسطية والاعتدال غير أن الغزالى في تقديميه لفضائل وتفصيلها وتفصيلها يعبر عن موقف عملي خبىء بعيدا كل البعد عن الأحكام العقلية التي نجدها عند المعتزلة من المسلمين وخصوصا عند سائر الفلسفه المؤمنين بإطلاقية الأحكام الأخلاقية وصرامتها، وموقف الغزالى هذا يثير تساؤلات عديدة حول مدى وجاهته وصوابه خصوصا وأن العقل السائد يعتقد أن الأخلاق لا تكون إلا واحدة لأن قيم الإنسانية خالدة وبما أن الغزالى يعرف بورعه فهو ينسب إلى المتصوفة فلا بد أن موقفه من الأخلاق لا يكون إلا مؤمنا بهذه الإطلاقية وقائما على مفهوم الواجب فكيف نسب تحليله للأخلاق إن إلى أبعد عملية؟ فهل في هذا الاستنتاج تنافق ما؟ إن الدارس لكتب الغزالى يلمس عن قرب النفس العملي الذي يريد الغزالى إبرازه حتى عند حديثه عن أدق القضايا نظرا وأبعدها غورا كالإلهيات فإن ميله العملي نجده غالبا ونعني بالميل العملي أن الغزالى لا يكتفى بتقديم البرهان على صحة موقف ما أو حكم ما وإنما يقدم الكيفية التي بها يمارسها الشخص بذاته ليتعرّف بنفسه عن حقيقة الموقف وصدقه

فالفرق واضح بين الكحل وبين التكحّل<sup>1</sup> به أي أن فعل التفكير وجه من وجوه العمل، ولكن هذه النزعة العملية نجدها بارزة وواضحة في فلسفة العملية التي حولتها إلى فلسفة تحليلية وتشخيصية وَ علاجية للسلوك البشري وخصوصاً الأخلاق منها ولا شك أن هذا المنحى يسير في اتجاه مخالف لأنصار الاتجاه العقلي المؤمن بأن قيم الأشياء من جمال وخير وشر وحق وباطل صفات عينية في الأشياء أي لها وجود مستقل عن عقولنا ووظيفة العقل هو إدراكتها<sup>2</sup> وقد كانت المعتزلة رائدة هذا الاتجاه في تاريخ الفكر الإسلامي.

#### ١- الأساس العقلي: المعتزلة :

تقوم عقيدة المعتزلة على خمسة أصول أساسية هي التوحيد والعدل والوعيد والمنزلة بين المنزلتين والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر . ولكن هذه الأصول تحكمها علاقة وطيدة ومتينة ومتماسكة تعود في حقيقتها إلى الأصل الأول وهو التوحيد الذي سار فيه المعتزلة سيراً عقلانياً مؤمناً بالتنزيه المطلق "ليس كمثله شيء" هذا التنزيه الذي سنرى آثاره حاضرة في بقية الأصول وخصوصاً الأصل الثاني "العدل" حيث أثروا جملة من التساؤلات الصعبة وال المتعلقة بالعدل الإلهي وبمعنى الظلم والخير والشر والحسن والقبيح والحرية والاختيار وغيرها والذي يهمتنا في هذا الصدد هو قول المعتزلة بأن الله لم يخلق أفعال العباد لا خيراً ولا شراً وأن إرادة الإنسان حرية والإنسان خالق أفعاله وأن الحسن والقبح في الأعمال ذاتيان فالكذب فيه

<sup>1</sup>- ميزان العمل ص 51

<sup>2</sup>- ضحي الإسلام ج ٣ ص ٥٥٠ أحمد أمين

قبح ذاتي والصدق فيه حسن ذاتي فجميع الأعمال الحسنة من عدل وصدق وشجاعة وكرم فيها نفسها صفة جعلتها حسنة وجعلتنا نحكم عليها بالحسن إذا رأيناها وجميع الأعمال القبيحة من ظلم وكذب وجبن وبخل فيها ذاتها صفة جعلتها قبيحة وجعلتنا نحكم عليها بالقبح والشرع بأمره بأشياء ونهيه عن أشياء إنما يتبع في ذلك ما في الأشياء من حسن وقبح وبالتالي فالإنسان مكلف قبل ورود الشرع أو إذا لم تبلغه دعوة الرسل فهو مكلف بمكارم الأخلاق ولو لم يصل إليه شرع في ذلك<sup>3</sup>.

إن موقف المعتزلة لم يكن موقفاً صلباً لأن الانتقادات توجهت إليه من كل صوب خصوصاً من طرف الأشاعرة وقد كان الغزالى من الذين تصدوا لهذا الموقف فقدم تحليلاً لحجتهم وتفسيراً يدلّ على عمق بصيرته، ذلك أنه لم ينشأ مقارعة الحجة بالحجّة كما يفعل المتكلمون عادة وإنما تناول حجتهم وجعلها تحت التحليل والشرح وإذ به يكشف خبائياها ويرجعها إلى الأسباب التي وضعها في تحليله للسلوك البشري عموماً والأخلاقي خصوصاً وكأنه بهذا العمل يكشف عن الأوهام الساذحة في حقيقة المعقول الذي هو في حقيقته معقول مزعوم فما هو موقف الغزالى إذن؟

## -2 موقف الغزالى :

---

3- أحمد أمين ضحي الإسلام ج 3 ص 47 - 48 - 49  
 راجع أيضاً : الشهريستاني في "نهاية الأقدام" ص 403 ومذاهب المسلمين للدكتور عبد الرحمن بدوي

يقول الغزالى : "ومهما هذبت قوة الفكر وأصلحت كما ينبغي حصلت بها الحكمة التي أخبر الله عنها... وثمرتها أن يتيسر له الفرق بين الحق والباطل في الاعتقادات وبين الصدق والكذب في المقال وبين الجميل والقبيح في الأفعال"<sup>٤</sup>. بين من هذا القول أن حصول الحكمة يؤدي إلى القدرة الفائقة على التمييز ، كالتمييز بين الجميل والقبيح في الأفعال ، والحكمة هي فضيلة القوة العقلية فيكون العقل عند الغزالى هو أداة التمييز وأداة الحكم فهل يعني هذا أن الغزالى يؤسس الأخلاق على أساس عقلي؟

إن للأخلاق أساساً عقلياً . والعقل هو المتجمل بالحكمة أي العقل الذي ارتقى درجات الإدراك فانكشف له اليقين والإنسان في حكمه العقلي يكون على قدر حكمته فالعقل ليس ملكة ثابتة وواحدة موزعة بالتساوي بين الناس وإنما هو ثمرة مجاهدة ومكافحة أي ثمرة عمل أي إنه بناء مركب فهو خلاصة تجربته العلمية والسلوكية وحكمه يكون حسب طبيعة مكوناته المشدودة إلى الواقع الحي والمتحرك فإذا رأت حكمة العقل أن شيئاً ما حسناً فليس لأنه أدرك ذات الشيء وأنه حسن في ذاته وإنما لأنه وجد في ذلك الشيء ما ينسجم مع أغراضه وأهدافه أو منافعه ومغانيه ، والنافع قد يكون من وجه ضاراً وكذلك العكس "فربَّ نافع مؤلم وربَّ نافع من وجهه، ضارٌ من وجهه كإلقاء المال في البحر عند خوف الغرق ، فإنه ضارٌ للمال ونافع في نجاة النفس"<sup>٥</sup> . فالقيم بهذا المعنى مجرد معانٍ قائمة بالعقل يصف بها

<sup>٤</sup> ميزان العمل ص 38

<sup>٥</sup> ميزان العمل ص 77

الناس الأشياء إذا كانت في نظرهم قيمة ولهم فيها غرض أو غاية ولا توجد إلا حيث توجد هذه الغاية.

إذا كانت القيم الأخلاقية بهذه النسبة فما وجاهة الموقف الآخر؟

يحل الغزالي موقف خصومه انتلقاء من تحليله لطبيعة العقل فيما يميز بين المقدمات العقلية اليقينية والمؤسسة للبيان والعلم، والمقدمات التي ليست يقينية ولا تصلح للبرهان، وضمن هذا الصنف من المقدمات يميز بين نوعين: نوع يصلح للظنون الفقهية، ونوع لا يصلح لذلك أيضاً. أما النوع الأول فينقسم إلى ثلاثة أصناف: مشهورات ومقولات ومظنونات<sup>6</sup> ومن خلال تحليله لهذه الأصناف يورد الأمثلة الأخلاقية والسلوكية عموماً ويبين أن حكم العقل فيها قائم على مقدمات إما مشهورة وإما مقبولة وإما مظنونة ولكنها ليست يقينية وإنها لا ترقى إلا إلى حد الظنون مثل حكمنا بحسن إفشاء السلام وإطعام الطعام وصلة الأرحام وملازمة الصدق في الكلام ومراعاة العدل في القضايا والأحكام. وحكمنا بقبح إيذاء الإنسان وقتل الحيوان ووضع البهتان ورضاء الأزواج بفجور النساء ومقابلة النعمة بالكفر والطغيان<sup>7</sup>.

وسبب الحكم الظني "أنه لو خلى الإنسان وعقله مجرد ووهمه وحشه لما قضى الذهن به قضاء بمجرد العقل والحس ولكن إنما قضى

<sup>6</sup> - معيار العلم ص 193

<sup>7</sup> - نفس المرجع ص 193

<sup>8</sup> بها لأسباب عارضة أكدت في النفس هذه القضايا وأثبتها وهي خمسة أولاً : رقة القلب . وثانياً : ما جبل عليه الإنسان من الحمية والأنفة . وثالثاً : محبة التسالم والتصالح والتعاون على المعاش . ورابعاً : التأديبات الشرعية لإصلاح الناس . والخامس : الاستقراء للجزئيات الكثيرة فإن الشيء متى وجد مفرونا بالشيء في أكثر أحواله ظن أنه ملازم له على الإطلاق .

إن الغزالي بهذا التحليل يقيم حفرا عميقا في العقل وإذا به يكشف داخله عن مكونات مسكونة عنها أو غير معلومة حتى عند العلاء أصحابها . فالعقل لما يفك لا يفكر ، وإنما المكونات الكامنة فيه والخفية عليه هي التي تفكّر ، وكشفها يزيل كثيرا من الأوهام ومن أبرزها أن العقل الخالص قادر على الحكم القيمي . إن العقل العملي هو الذي يخلّصنا من الأوهام التي تسيد أثناء تفكيرنا بلاوعي مما ومن الأوهام نذكر الإشكال الذي حير المعتزلة وأكثر الفرق في وجه العدل في إيلام البهائم بالذبح ، والمجانين بالمرض ذلك أنهم اعتقدوا أن ذلك قبيح عقلاً والحال أن رقة طباعهم هي التي حكمت بهذا الحكم فتوهم العقل عندهم أنه صاحب الحكم<sup>9</sup> . أو حكمهم بقبح الرضا بفجور المرأة والحال أن أصل هذا الحكم يعود إلى الجبلة والحمية والأنفة أو حكمهم بأن إفشاء السلام وإطعام الطعام حسن عقلاً والحال أن هذا الحكم يعود إلى محبة التسالم والتصالح والتعاون على المعاش .

---

<sup>8</sup> - معيار العلم ص 193

<sup>9</sup> - نفس المرجع ص 194

إن الحكم بالحسن أو القبح إنما يرجع إذن إلى العادة والتربية والجبلة أو ما كان موافقاً أو غير موافق للأغراض<sup>10</sup> ويمكن أن نرجع هذا الحكم إلى ثلاثة أقسام :

أحدها أن توافقه أي تلائم غرضه (أي الفاعل) والثاني أن ينافر غرضه والثالث أن لا يكون له في فعله ولا في تركه غرض وهذا الانقسام ثابت في العقل فالذى يوافق الفاعل يسمى حسناً في حقه، ولا معنى لحسنه إلا موافقته لغرضه. والذى ينافي غرضه يسمى قبيحاً ولا معنى لقبحه إلا ما فاته لغرضه. والذى لا ينافي ولا يوافق يسمى عبثاً لا فائدة فيه أصلاً. وفاعل العبث يسمى عابثاً وربما يسمى سفيهاً. وإن كان موافقاً لشخص دون شخص سمي في حق أحدهما حسناً وفي حق الآخر قبيحاً إذ اسم الحسن والقبح بالموافقة والمخالفة وهو أمران إضافيان مختلفان بالأشخاص ويختلف في حق شخص واحد ويختلف في حال واحد بالأعراض... فبهذا يتبين على القطع أن الحسن والقبح عبارتان عنخلق كله، عن أمرين إضافيين يختلفان بالإضافات لا عن صفات الذوات<sup>11</sup> وهذه العبارة الأخيرة دالة بوضوح عن تناقضها

<sup>10</sup>- نفس المرجع ص 194

<sup>11</sup>- الاقتصاد في الاعتقاد ص 85 - 86

\* إن نقد الأساس العقلي للأخلاق (نقد المعتزلة) لا يعني غياب العقل عن المسألة الأخلاقية. والقول بدور العادة والتربية في تأسيس الأخلاق هو تأسيس للعامل الاجتماعي والتربوي والنفسي والتاريخي وهذا يعني أنه يصعب تصنيف الغزالي في هذه المسألة هل هو من أنصار المدرسة العقلية أو الاجتماعية أو الفردية أو البرغمانية... بل قد تكون عملية التصنيف ذاتها غير شرعية في شأن الفيلسوف لأنها تحرّف لأنّها غایتها التصنيف وليس الفهم. إن الفيلسوف صنف جديد ومستقلّ ولأجل هذا عَدَ فيلسوفاً.

العميق مع أنصار الاتجاه العقلي كفرقة المعتزلة. كما يواصل الغزالى تعميق نظره وإذ به يدرك أن السلوك الأخلاقي يعود في حقيقته إلى الطبع "فكل طبع مشغوف بنفسه ومستحقر ما عاده"، ولذلك يحكم على الفعل مطلقا بأنه قبيح وقد يقول إنه قبيح في عينه وسببه أنه قبيح في حقه، بمعنى أنه مخالف لغرضه ولكن أغراضه كأنها أغراض كل العالم في حقه فيتوهم أن المخالف لحقه مخالف في نفسه فيضييف القبح إلى ذات الشيء<sup>12</sup>.

إن إدراك الأسباب الكامنة وراء السلوك الأخلاقي هو الذي كشف عن حقيقة الطباع ودور العادة والمعتقد والمنفعة والغرض وكل هذه الأصول لكونها غير مطلع عليها من طرف من يدعى استخدام عقله جعلتهم يغترّون بظاهر الأمور فيذهب عن أسرار أخلاق النفوس ويجهلون بأن هذا الميل وأمثاله يرجع إلى طاعة النفس بحكم الفطرة والطبع بمجرد الوهم والخيال الذي هو غلط بحكم العقل ولكن خلقت قوى النفس مطيعة للأوهام والتخيلات بحكم إجراء العادات<sup>13</sup>. وهكذا يتضح مرة أخرى أن اهتمام الغزالى بالمسألة الأخلاقية يدخل في جملة اهتمامه بالدراسة النفسية، ودليله أن الغزالى يرجع السلوك الأخلاقي وأصل القيم إلى أصول هي في حقيقتها عناصر النفس ذاتها في سلوكها وتقييمها وأصل هذه العناصر يعود إلى فكرة الطبع المبنية على فكرة العادة. وهكذا فالأخلاق في هذا المستوى تصبح هي العادة ولكن الأخلاق أيضا هي المنفعة أو تحقيق الغرض، والفضائل نفسها قائمة

-<sup>12</sup> الاقتصاد في الاعتقاد ص 86 - 87

-<sup>13</sup> الاقتصاد في الاعتقاد ص 90

على هذين الأساسين العادة والمنفعة وبالتالي فهي نسبية نسبية العادة والمنفعة. وبما أن أمر الأخلاق ينتهي إلى هذين الأصلين فإن التحكم في الأخلاق ممكن بل إن تغييرها ممكن، كيف لا والتغيير صفة قائمة عند الحيوان فكيف بالإنسان. غير أن هذا التغيير في حق الإنسان يشترط فعل التربية<sup>14</sup>. وبما أن أمehات الفضائل هي في حقيقتها أصول الدين، فإن التوافق يصبح قائماً بين العقل والشرع "فالمحمود ما يواافق العقل والشرع"<sup>15</sup>. كما "أن الأخلاق الحسنة والسيئة قد فصلتها الشرع"<sup>16</sup>. ثبت لدينا إذن أن للشرع قوة التأسيس كما للعقل العملي وذلك بعد أن تأسّس الشرع والعقل العملي من قبل على العقل النظري، لأنّه ثبتت صحة الشرع بالعقل فإذا ثبت ذلك يصبح الانصياع إليه واجباً عقلياً وإلا تناقضنا<sup>17</sup>. ولكن هل يعني هذا أن الغزالي الذي رتب الفضائل هذا الترتيب والذي منح للشرع قوة التأسيس قد سقط في فخاخ التظير مبتعداً عن أرضية الواقع الإنساني الحي والمتحرك؟

إن الطابع العملي لفلسفه الغزالي العملية عموماً والأخلاقية خصوصاً وإن كان يرنس إلى الفضائل العليا والقيم السامية فإن الانتباه إلى شروط تأسيسها ضرورة لا يمكن إنكارها ولذلك قدم الغزالي ترتيباً تنازلياً للخيرات مبتدئاً بالسعادة الأخروية متهماً إلى الفضائل التوفيقية موضحاً كيف أن الأولى رهينة الثانية والثانية رهينة الثالثة وهكذا إلى

<sup>14</sup>- ميزان العمل ص 46

<sup>15</sup>- ميزان العمل ص 71

<sup>16</sup>- ميزان العمل ص 56 - 57

<sup>17</sup>- ميزان العمل ص 54

<sup>18</sup>- راجع الفصل الثالث من الباب الأول

أن يلصقنا بالمعاملات واللذائذ الدنيوية باعتبارها الجناح الموصى إلى السعادة الأخروية، والغزالى في هذا العمل ينسجم مع تصوره الفلسفى العام ألا وهو البحث عن الأسس المادية الصلبة لكل تأسيس، وبيانه أن "هذه الخيرات خمسة وهي الأخروية والنفسية والبدنية والخارجية والتوفيقية والبعض منها يحتاج إلى البعض"<sup>19</sup> أي إن كل عنصر من هذه العناصر يمثل سببا أساسيا للعنصر الذي يليه وصولا إلى السعادة الأخروية التي تشرط الفضائل النفسية التي فصلنا القول فيها، وجملتها فضيلة الحكمة وفضيلة الشجاعة وفضيلة العفة وفضيلة العدالة. والفضائل النفسية تشرط صحة البدن والتمثلة في تحقيق الفضائل البدنية المنحصرة في أربعة أمور هي : الصحة والقوة والجمال وطول العمر، وتمام هذه الفضائل يكون بسبب آخر هو تحقيق الفضائل المطيفة بالإنسان والمنحصرة في أربعة أمور وهي المال والأهل والعز وكرم العشيرة، ولا يتم الانتفاع بشيء من ذلك إلا بالنوع الخامس وهي الفضائل التوفيقية وهي أربعة : هداية الله ورشده وتسديده وتأييده وهذه كلها "جارية مجرى الجناح المبلغ والآلة المسهلة للقصود"<sup>20</sup>. وهكذا تكون الأجنحة المبلغة للفضائل العليا منحصرة في شؤون الدنيا وهي صحة البدن وصحة المعاش وعزه فمن توفرت في حقه هذه الفضائل استطاع تحقيق أمها الفضائل الموصولة إلى السعادة الأخروية وذلك لأن شؤون الحياة بكل تعقيداتها إما أن تكون ميسرة لتحقيق الفضائل أو تكون معسرا تحول دون تحقيقها، فمن عدم المال

<sup>19</sup>- ميزان العمل ص 71

<sup>20</sup>- نفس المرجع ونفس الصفحة

مثلاً صار مستغرق الأوقات في طلب القوت واللباس والمسكن وضرورات المعيشة فلا يتفرغ لاقتناء العلم الذي هو أشرف الفضائل<sup>21</sup>. وأما الأهل والعز فيهدفان إلى تخفيف الأشغال الضرورية في الدنيا فيتيسّر بسببهم من الأمور الدنيوية ما يطول فيه شغله لو انفرد، كما يهدفان إلى تحقيق الأمن فيدفع الإنسان بهم عن نفسه الضيم فالدين والسلطان توأمان وقيل الدين أنس والسلطان حارس وما لا أنس له فمهروم وما لا حارس له فضائع<sup>22</sup>. إن السلطان - ونعني ما به تقوم العلاقات الاجتماعية وما به يتحقق الأمن والعز ويضمن الإنسان حسن بقائه ويوفر شروط رقيه نحو الفضائل وتحقيق الخيرات يستعين بالدين لأنه أساسه المتين. والدين يطلب سندًا من السلطان واجتماعهما هو شرط تحقيق كل الفضائل. غير أن النجاح في سياسة المنزل وسياسة المدينة وإن كان شرطا للنجاح في سياسة النفس وتهذيبها وتحقيق الفضائل العليا فإن الغزالى يطلب شرطا آخر لا يقل أهمية إلا وهو تحقيق الفضائل التوفيقية من هداية ورشد وتسديد وتأييد وقد عرف الغزالى التوفيق بقوله : "إن التوفيق هو الذي لا يستغني عنه الإنسان في كل حال ومعناه موافقة إرادة الإنسان وفعله قضاء الله

<sup>21</sup>- ميزان العمل ص 72

<sup>22</sup>- ميزان العمل ص 72

\* لاحظنا هنا الوعي بأهمية العامل السياسي في تحقيق الفضائل فقد تكون الأخلاق عموما انعكasa للواقع السياسي والاجتماعي عموما وهي التفاته دالة على الواقعية التي التزم بها الغزالى في تحليله للمشكلة الأخلاقية خصوصا وللمسألة العملية عموما. ولاحظ أيضا حاجة السلطان إلى الدين وحاجة الدين إلى السلطان لإدراك العلاقة بين السياسة والدين .

تعالى وقدره<sup>23</sup>. أما عن الهدایة فهو مبدأ الخيرات وسبب طلب الفضائل وهي ثلاثة منازل الأولى تعريف طريق الخير والثانية ما يمده به العبد حالاً بعد العقل وبعدهما على السنة الرسل والثالثة ما يمده به العبد حالاً بعد حال بحسب ترقيه في العلوم وزيادته في صالح الأعمال والثالثة هو النور الذي يشرق في عالم الولاية والنبوة فاللهى يكون ببضاعة العقل الذي به يحصل التكليف وإمكان التعلم أو الهدى المطلق الذي يكون من الله. وأما الرشد فهو العناية الإلهية التي تعين الإنسان على توجهه إلى مقاصده فتقويه. وأما التسديد فهو أن يقوم إرادته وحركاته نحو الغرض المطلوب. وأما التأييد فهو تقوية أمره بال بصيرة من داخل وتقوية البطش من خارج. ويقرب منه العصمة وهو فيض الإلهي يقوى به الإنسان على تحري الخير وتجنب الشر. وشرط تحقيق هذه الأمور هو الفهم الثاقب الصافي والسمع المصفي الواعي والقلب البصير المراعي والمعلم الناصح والمال الزائد على مقتضى المهام لقلة القاصر لا ما يشغل عن الدين لكثرة و العشيرة والعز الذي يصون عن سفه السفهاء ويرفع ظلم الأعداء. ف بهذه الأسباب تكمل السعادات<sup>24</sup>.

وخلالتها تحقيق الشروط المادية والشروط النفسية فعند تحقيقهما يحصل التوفيق الإلهي وتحصل السعادة. فالفضيلة ليست إلا نتاجاً للعوامل المادية المهيئه للأسباب الصانعة للعوامل النفسية. والذي يوجه هذا العمل ويقوده نحو غرضه هو الفهم الثاقب وهكذا يكون نجاح العمل رهين العلم وهنا يعود الغزالى إلى أسس فلسفته فيقرن العلمي

<sup>23</sup>- ميزان العمل ص 74

<sup>24</sup>- ميزان العمل ص 75

بالنظري فالعقل العملي يبقى دوما تحت إرادة العقل النظري وتوجيهه ليكون العقل العملي بيده أداة التحكم والتوجيه عندما يسوس أمر البدن وبذلك يتحقق العدل، ومتى تحقق العدل تتحقق السعادة "فقد عرفت إذن فيما سبق أن العلم والعمل هما وسائل السعادة"<sup>25</sup> كما قد عرفت بأن هذه الفضائل المحصورة في فن نظري وفي فن عملي يحصل كل واحد منها على وجهين أحدهما بتعلم بشري وتكلف اختياري يحتاج فيه إلى زمان وتدرب وممارسة... والثاني يحصل بجود إلهي... وكذا سائر الأنبياء<sup>26</sup> وأن "هذه الأمور لو غوفص بها العاقل الذي لم يؤدب بقبولها منذ الصبي لكان مجرد عقله لا يقضي فيها بحسن ولا بقبح ولكن حسنت بتحسين الشرع فأذعن الوهم لقبولها بالتأديب منذ الصبي"<sup>27</sup> إذا كان هذا هو حاصل القول فإن للتربية والتعليم دورا خطيرا في صناعة الفضائل والتحقق منها ووعيا بهذه الخطورة أفرد لها الغزالى بيانا خاصا ومستقلا فما هي حقيقته؟

<sup>25</sup>- ميزان العمل ص 88

<sup>26</sup>- ميزان العمل ص 51

<sup>27</sup>- معيار العلم ص 196



## الفصل الثالث في أهمية التربية والتعليم

إن التعليم عند الغزالي هو أشرف الأعمال. وشرف صناعة ما يكون باعتبار النسبة إلى القوة المبرّزة المظهرة لها كفضل معرفة الحكمة على معرفة اللغات فإن الأولى متعلقة بالقوة العقلية التي هي أشرف القوى أو يكون بحسب عموم النفع كفضل الزراعة على الصياغة أو يكون بحسب شرف الموضوع المعمول فيه كفضل الصياغة على الدباغة. انطلاقاً من هذه الاعتبارات الثلاثة تدرك "العلوم العقلية بالعقل الذي هو أشرف القوى وبه يتوصل إلى جنة المأوى وهو أبلغ نفع وأعمّه، وموضوعه الذي يعمل فيه نفوس البشر وهي أفضل موضوع بل أشرف موجود في هذا العالم. فإذا فدّا العلم من

وجه صناعة ومن وجه عبادة الله تعالى ومن وجه خلافة الله<sup>1</sup> إن هذه الرتبة التي يحتلها العلم مقترنة بالرتبة التي يحتلها العقل إذ "لا دين لمن لا عقل له" كما في الحديث النبوى الذى يورده الغزالى مصاحبًا بحديث آخر "لا يعجبكم إسلام امرئ حتى تعرفوا عقله"<sup>2</sup> والعقل في الاصطلاح القرآنى حسب الغزالى هو النور ويقابله الظلمات أي الجهل<sup>3</sup> ويمكن تحديده حسب الغزالى انطلاقاً من تحليل أقسام الصناعات وهي "إما أصول لا قوام للعالم دونها وهي أربعة الزراعة والحياة والبنية والسياسة" وإما مهيئه لكل واحد منها وخدمة لها كالحدادة للزراعة... وإنما متممة لكل واحدة من ذلك ومزيتها لها كالطحانة والخبز للزراعة"<sup>4</sup> وأشرف أصول الصناعات السياسات إذ لا قوام للعالم إلا بها<sup>5</sup> والسياسة عند الغزالى على أربعة أضرب : الأولى : سياسة الأنبياء وحكمهم على الخاصة والعامة في ظاهرهم وباطنهم

الثانية : سياسة الخلفاء والولاة والسلطانين وحكمهم على الخاصة والعامة جمیعاً لكن على ظاهرهم لا على باطنهم .

الثالث : سياسة العلماء والحكماء وحكمهم على باطن الخواص فقط .

الرابع : الوعاظ والفقهاء وحكمهم على باطن العامة فقط .

<sup>1</sup>- ميزان العمل ص 89

<sup>2</sup>- ميزان العمل ص 90

<sup>3</sup>- راجع معنى النور كما وقع بيانه في الفصل الثالث : قيمة العقل / النظر

<sup>4</sup>- ميزان العمل ص 88

<sup>5</sup>- نفس المصدر ونفس الصفحة

وأشرف هذه السياسات بعد النبوة إفادة العلم وتهذيب نفوس الناس<sup>6</sup>  
إن خطوة العلم تتمثل خصوصا في اطلاعه على باطن  
الخواص و المباشرة صناعته في النفوس، فهو الذي يصنع العقول  
ويهدّب النفوس، وقد سبق أن بينا أن الأخلاق مكتسبة وأن للتربيّة  
والعادات دوراً مهماً وبما أن الأخلاق خاضعة لعامل التغيير وأن للعلم  
دوراً حاسماً وإنجاز عملية التربية، فإنه بات من الضروري أن نعرف  
وجهة نظر الغزالي التربوية وعلاقتها بالعلم فكيف تكون التربية؟  
التربية هي التهذيب، والتهذيب هو التغيير وقد مثل العملية بما  
يحدث في عالم الحيوان " وتغيير خلق البهائم ممكن إذ ينتقل الصيد من  
التوحش إلى التأنس ، والكلب من الأكل إلى التأدب ، والفرس من

---

#### ٦- نفس المصدر ونفس الصفحة

\* نلاحظ أن الغزالي يجمع في سياسة العلماء والسلطانين والفقهاء سياسة الأنبياء لأن دور  
الأنبياء لا يمكن تعويضه بسياسة شخص آخر فهم لهم اطلاع على الظاهر والباطن  
وموجهون لل خاصة وال العامة بينما كل ضرورة السياسة الأخرى لها اطلاع على جهة من  
الجهات دون الأخرى .

- الأنبياء يدركون عالم الشريعة وعالم الحقيقة لذلك هم موجهون لل خاصة وال العامة .  
- الحكم والولاية يدركون الشريعة لذلك هم موجهون لل خاصة وال العامة و يحكمون بينهم  
بحكم الظاهر .

- العلماء يدركون الحقيقة لذلك موجهون لل خاصة فقط و يحكمون بينهم بحكم ال باطن  
ولكنهم يخضعون لحكم الشريعة فالظاهر وجه من وجوه ال باطن .  
- الفقهاء يدركون الشريعة لذلك هم موجهون لل العامة و يحكمون بينهم بحكم الظاهر لا فقط  
على باطنهم .

من الضروري تفصيل الحديث في هذه السياسات فالعلاقة بين المعرفة والسلطة عند  
الغزالي تحتاج إلى إعادة نظر وتقييم .

الجماح إلى السلاسة، وكل ذلك تغيير خلق<sup>7</sup> فالتربيـة عند الغزالـي لها منـحـي إيجابـي لكونـها أدـاـة تـحـقـيق الـكمـال المـمـكـن وبـما أنـ المـقـصـود منـ المـجاـهـدـة والـرـياـضـة بـالـأـعـالـم الصـالـحة تـكـمـيل النـفـس وـتـزـكـيـتها وـتـصـفـيـتها لـتـهـذـيب أـخـلـاقـها<sup>8</sup> فإـنـ المـجاـهـدـة والـرـياـضـة هـي التـرـبـيـة ذاتـها. "وكـما أنـ الـبـدـن فـي الـإـبـتـداء لا يـخـلـقـ كـامـلا وإنـما يـكـمـلـ بالـشـوـء وـالـتـرـبـيـة بـالـغـذاـء فـكـذـكـ النـفـس تـخـلـقـ نـاقـصـة وإنـما تـكـمـلـ بـالـتـرـكـيـة وـتـهـذـيبـ الـأـخـلـاقـ وـالـتـغـذـيـة بـالـعـلـم<sup>9</sup>" وبـحـصـولـ التـهـذـيبـ لا بدـ منـ توـفـرـ المـرـبـيـ وـهـوـ الشـيـخـ، وـشـرـطـهـ أـنـ يـكـونـ عـالـمـا مـحـسـنـا رـياـضـةـ نـفـسـهـ جـاعـلـا مـحـاسـنـ الـأـخـلـاقـ لـهـ سـيـرـةـ<sup>10</sup> وـفـعـلـ المـرـبـيـ يـشـبـهـ فـعـلـ الـفـلاحـ الـذـي يـقـلـعـ الشـوـكـ وـيـخـرـجـ الـبـنـاتـ الـأـجـنـبـيـةـ مـنـ بـيـنـ الزـرـعـ لـيـحـسـنـ نـيـاتـهـ وـيـكـمـلـ رـيـعـهـ<sup>11</sup> إـذـاـ ماـ كـانـ المـرـبـيـ قدـ حـصـلـتـ فـيـهـ طـبـاعـ مـذـمـومـةـ بـحـكـمـ عـادـاتـ أـلـفـهاـ وـنـشـأـ عـلـيـهـاـ. أـمـاـ إـذـاـ كـانـتـ التـرـبـيـةـ مـنـذـ بـدـايـةـ الـعـهـدـ فـإـنـ المـرـبـيـ يـصـبـحـ قـادـراـ عـلـىـهـ أـكـثـرـ مـنـ نـحـتـ كـيـانـ الطـفـلـ عـلـىـ الصـورـةـ الـتـيـ يـرـيدـ لـأـنـ "الـصـبـيـ" أـمـانـةـ عـنـ وـالـدـيـهـ وـقـلـبـهـ الطـاهـرـ جـوـهـرـةـ نـفـيـسـةـ سـاذـجـةـ خـالـيـةـ مـنـ كـلـ نـقـشـ وـصـورـةـ، وـهـوـ قـابـلـ لـكـلـ مـاـ نـقـشـ وـمـائـلـ إـلـىـ كـلـ مـاـ يـمـالـ بـهـ إـلـيـهـ فـإـنـ عـوـدـ الـخـيـرـ وـعـلـمـهـ نـشـأـ عـلـيـهـ وـسـعـدـ فـيـ الدـنـيـاـ وـالـآخـرـةـ وـشـارـكـهـ فـيـ ثـوـابـهـ أـبـوـهـ وـكـلـ مـعـلـمـ وـمـؤـدـبـ وـإـنـ عـوـدـ الشـرـ وـأـهـمـ إـهـمـالـ الـبـهـائـمـ شـقـيـ وـهـلـكـ

<sup>7</sup>- مـيزـانـ الـعـلـمـ صـ 46 رـاجـعـ إـحـيـاءـ عـلـمـ الدـينـ جـ 3 صـ 55 - 56

<sup>8</sup>- مـيزـانـ الـعـلـمـ صـ 46

<sup>9</sup>- مـيزـانـ الـعـلـمـ صـ 47

<sup>10</sup>- مـيزـانـ الـعـلـمـ صـ 52

<sup>11</sup>- أـيـهـاـ الـوـلـدـ صـ 128 - 129

<sup>12</sup>- أـيـهـاـ الـوـلـدـ صـ 128

وكان الوزر في رقبة القيم عليه والوالى له<sup>13</sup>. إن هذا الموقف دليل على الطابع التجريبى الذى سلكه الغزالى فى نظريته التربوية والفلسفية بوجه عام وكان قد تفطن إليه قبل نظريات المحدثين بداية مع الفلسفة الأنجليز كلوك وهيوم فى الاتجاه الفلسفى وما ذهب إليه "دوى" و"جيمس"<sup>14</sup> من الفلاسفة الأمريكان ، غير أن هذه النزعة التجريبية مؤمنة برفعه المقصود وسموه وهو جعل العلم لله " وقد بين العلماء هذا المعنى بقولهم تعلمنا العلم لغير الله فأبى العلم أن يكون إلا الله"<sup>15</sup>. ولا بد أن يتولى العمل التربوى تحقيق هذا المقصود عبر ترسيخه عملياً وتدریجياً في نفوس الأطفال منذ أول عهدهم ولا يتحقق هذا الهدف بل ولا ينجح العمل التربوي إلا إذا كانت هناك علاقة متينة ومن نوع خاص بين الشيخ ومربيه أو بين المعلم والمتعلم وتحكم هذه العلاقة طبيعة وظائف المتعلم من جهة وطبيعة وظائف المعلم من جهة أخرى.

#### 1- وظائفه المتعلم :

#### للمتعلم عشر وظائف :

<sup>13</sup>- إحياء علوم الدين ج 3 ص 72

<sup>14</sup>- القصد من المقارنة ليس تسجيل الأسبقيـة التارـيخـية وإنما ربط النـظرـية التـربـوية بمـجـتمـعـها وبالـأـرـضـيـةـ الحـضـارـيـةـ التـيـ تـعـزـزـ عـنـهـاـ وإنـ كـانـ هـنـاكـ اـنـفـاقـ فـيـ الصـورـةـ العـامـةـ للـتـوـجـهـ فإـنـ جـوـهـ الرـنـدـيـةـ يـخـتـلـفـ لـأـنـ يـعـتـرـ عنـ رـوـحـ مـغـاـيـرـةـ وـوـاقـعـنـاـ الـيـوـمـ يـرـيدـ إـنـشـاءـ نـظـرـيـةـ تـرـبـوـيـةـ قـادـرـةـ عـلـىـ إـنـشـاءـ الـأـجـيـالـ وـلـكـنـ لـمـ يـقـمـ إـلـاـ بـتـحـوـيلـ نـظـرـيـاتـ جـاهـزةـ كـمـ يـسـتـورـدـ أـيـ بـضـاعـةـ أـخـرىـ وـهـنـاـ تـكـمـنـ خـطـورـةـ صـنـاعـةـ الـأـجـيـالـ التـيـ نـبـهـنـاـ إـلـيـهـاـ.ـ الغـزالـىـ مـنـ

<sup>15</sup>- أنها أشرف السياسات بعد النبوة.

<sup>15</sup>- ميزان العمل ص 109

الأولى أن يقدم طهارة النفس عن رديء الأخلاق إذ العلم عبادة القلب وصلة السر وقرب الباطن إلى الله تعالى : "فَلَوْ ظَهَرَ نُورُ الْعِلْمِ عَلَى قَلْبِهِ لَحَسِنَتْ أَخْلَاقَهُ فَإِنْ أَفْلَى دَرَجَاتُ الْعِلْمِ أَنْ يَعْرَفَ أَنَّ الْمُعَاصِي سُمُومٌ مَهْلَكَةٌ مُبْطِلَةٌ لِلْحَيَاةِ الْأَبَدِيَّةِ فَإِنْ مَنْشَأُهَا الصَّفَاتُ الرَّدِيئَةُ" <sup>16</sup> فالعلم <sup>17</sup> قرين الفضيلة والجهل قرين الرذيلة .

الثانية : أن يقلّ علاقه من الأشغال الدنيوية ويبعد عن الأهل والولد والوطن فإن العلائق صارفة وشاغلة للقلوب لكي لا تتوزع الفكرة فتقصر عن إدراك الحقائق فالعلم لا يعطيك بعضه حتى تعطيه كلّك <sup>18</sup> فمن طلب العلم يجب أن يتفرغ له .

الثالثة : أن لا يتكبر على العلم وأهله وأن لا يتآمر على المعلم بل يلقى إليه زمام أمره ... ويدع عن لنصحه إذعان المريض للطبيب <sup>19</sup> .

<sup>16</sup> - إحياء علوم الدين ج 1 ص 48 / الميزان ص 96

<sup>17</sup> - هذا المعنى شبيه بالمعنى الأفلاطوني والسرقاطي : العلم = الفضيلة = السعادة والذي كان قد سخر منه نيتشه في كتابه "عشق العبودين" مسألة سقراط فقرة 4 - دد حين قال "أجده نفسي لأفهم من أي حماقة ولدت هذه المعادلة السرقاطية العقل = الفضيلة = السعادة، أغرب معادلة ممكنة هذه المعادلة التي جمعت ضدها كل غرائز الإغريقين القدماء" Crépuscule des Idoles, trad. J.C. Hemery Paris 1974

لو أردنا من الغزالي أن يجيب عن موقف نيتشه القائل بحمافة هذه العلاقة لقال بأنه يجهل معنى العلم الحقيقي من جهة وحقيقة الإنسان من جهة أخرى من الضروري أيضا تربية الطفل داخل الأسرة والمجتمع على أن طلب التعلم عبادة بها تتحقق إنسانية الإنسان وبالتالي فالتعلم يشترط الإرادة والرغبة ولا يكون أبدا خاضعا للضرورة .

<sup>18</sup> - ميزان العمل ص 96

<sup>19</sup> - راجع في هذه النقطة الباب الثاني فلسفة العمل : الفصل الأول - عنصر الحياة النفسية والتحليل النفسي راجع الإحياء ص 51 ج 1

الرابعة : أن الخائن في العلوم النظرية لا ينبغي أن يصغي  
أولا إلى الاختلاف الواقع بين الفرق فليتقن الأصول ثم ليخض بعد ذلك  
في تعريف الشبه وتعقبها<sup>20</sup>.

الخامسة : أن لا يدع طالب العلم فنا من العلوم المحمودة ولا  
نوعا من أنواعه إلا وينظر فيه نظرا يطلع به على مقصده وغايته ثم  
يطلب التبحر فيه إن وانته الأسباب فإن الناس أعداء ما جهلوا.

السادسة : أن لا يخوض في فنون العلم دفعة بل يراعي  
الترتيب ... فإن العلوم مرتبة ترتيبا ضروريا وبعضها طريق إلى  
البعض ... علم المعاملة والمكافحة، فغاية المعاملة المكافحة وغاية  
المكافحة معرفة الله تعالى<sup>21</sup>.

السابعة : إن العمر إذا لم يتسع لجميع العلوم فينبغي أن يأخذ  
من كل شيء أحسنها وهو العلم المحقق للسعادة.

الثامنة : أن يعرف معنى كون بعض العلوم أشرف من بعض  
ونذلك بالنظر في ثمرته وبوثاقة دلالته.

---

\* - لا يمكن للمتعلم إلقاء زمام أمره إلى المعلم إلا إذا شعر بالطمأنينة والثقة ولذلك فدور  
المعلم هنا خطير جدا حتى يكسب المعلم ثقة المتعلم.

-<sup>20</sup> الإحياء ص 51 / الميزان ص 99

\*\* - لا يمكن للمتعلم إظهار رغبته في تعلم علم من العلوم أرقى من الفنون إذا لم يدرك  
غاية كل واحد منها. ولذلك من المفيد جدا أن يحسن المعلم ترغيب المتعلمين من خلال  
إبراز القصد الحقيقي من العلم الذي يمتهن.

\*\*\* - لاحظ هنا أن هناك انتظاما بين المواد التي تعطيها للمتعلمين، كما يوجد انتظام  
داخل المادة الواحد حسب درجة الرقي. إن هذا الانتظام الأفقي (بين المواد

والعمودي (داخل كل مادة) شرط صحة أي برنامج تربوي أو تعليمي يقدم للمتعلمين.

-<sup>21</sup> الإحياء ص 52 / الميزان ص 99

النinth : أن نعرف أنواع العلوم بقول جملي ، علم يتعلق باللغة وهو علم اللغات ولو احتجها كالإعراب والنحو والتصريف وعلم العروض والقوافي . علم يتعلق بالمعنى من حيث يدل باللفظ عليه كعلم الجدل والمناظرة والبرهان والخطابة . علم يتعلق بالمعنى وهو ضربان ضرب علمي مجرد وهو معرفة الله والملائكة والأنبياء وملوك السموات والأرض<sup>22</sup> ... وضرب عملي وهي العلوم الفقهية والسنن النبوية ومعرفة سياسة النفس مع الأخلاق وكيفية المعيشة مع المعاملة<sup>23</sup> أي إن العلوم تتقسم إلى قشور ولباب أو أصاف وجواهر<sup>24</sup> .

العاشرة : أن يكون قصده في كل ما يتعلمه في الحال كمال نفسه وفضيلتها وليس الرئاسة والمال .

إن هذه الوظائف الخاصة بالمتعلم من حيث موضوعها وغايتها يلخصها حديث نبوي ذكره الغزالى في كتابه أيها والولد وهو : "أعمل لدنياك بقدر مقامك فيها وأعمل لآخرتك بقدر بقائك فيها واعمل الله بقدر حاجتك إليه وأعمل للنار بقدر صبرك عليها"<sup>25</sup> . وفي هذا المعنى اقترن العلم بالعمل واقترن الإثناان بالإخلاص أي توجيه النية إلى الله "فالعلم بلا عمل جنون والعمل بغير علم لا يكون"<sup>26</sup> . وبهذه الصورة تتطبق فلسفة الغزالى التربوية مع فلسفته النظرية والعملية بل إن نظريته في

<sup>22</sup>- راجع قيمة العقل / النظر

<sup>23</sup>- راجع قيمة العقل / العمل

<sup>24</sup>- راجع جواهر القرآن

<sup>25</sup>- أيها الولد ص 121

<sup>26</sup>- أيها الولد ص 108

التربيـة ليست إـلا رسـماً لـلسلوك وـالشـروط الـواجب توـفـيرها حتى نـحقـق معـانـي الفلـسـفة النـظـرـية وـالعـملـية لأنـ عمـلـيـة التـرـبـيـة في بـعـد مـن أـبعـادـها هي قـيـادة النـفـس وـتـوجـيهـها نحوـ الفـضـائـل وـالـإـلـاـخـلـاصـ فيـ الـقـيـادـةـ وـالـإـلـاـخـلـاصـ فيـ التـوـجـهـ لأنـ الغـاـيـةـ هيـ تـحـصـيلـ السـعـادـةـ. وـإـذا كانـتـ وـظـائـفـ المـتـعـلـمـ عـشـرـةـ يـعـرـجـ بـوـاسـطـتهاـ منـ الرـذـائـلـ أوـ السـذـاجـةـ وـالـفـطـرـةـ إلىـ عـالـمـ الـمـلـكـوتـ لـتـحـقـيقـ السـعـادـةـ فـإـنـ هـذـهـ الـوـظـائـفـ تـطـلـبـ وـظـائـفـ أـخـرىـ خـاصـةـ بـالـمـعـلـمـ لأنـ عـمـلـيـةـ التـرـبـيـةـ كـمـاـ بيـنـاـ فـيـ الـبـداـيـةـ لـيـسـ إـلاـ نـتـاجـ الـعـلـاقـةـ الـحـمـيمـةـ الـقـائـمـةـ بـيـنـ الـمـعـلـمـ وـالـمـتـعـلـمـ وـالـشـيـخـ وـالـمـرـيدـ فـمـاـ هـيـ وـظـائـفـ الـمـعـلـمـ؟ـ

## • هي وظائف المعلم؟

## للمعلم ثمان وظائف :

أولاً : الشفقة على المتعلمين وأن يجريهم مجرى بنية حقوق المعلم أعظم من حق الوالدين لأن المعلم هو المفيد للحياة الأخروية الدائمة أعني معلم علوم الآخرة أو علوم الدنيا على قصد الآخرة<sup>27</sup> .

\* إن الإيمان بواقعية الأخلاق جعل العمل التربوي ممكناً وفعلاً لأنَّه يقصد تهذيب الأخلاق وهذا المنهى هو الذي يجعل كلَّ فلسفة الغزالي رغم علوها في عالم الأنوار مشدودة إلى عالم الأرض ووجهة إليه.

الاجماع -<sup>27</sup>

\*\* نلاحظ أن علوم الدنيا غائية فالقصد منها الآخرة وبهذه الإشارة لا يمكن أن ندعى حياد العلم أمام القيم فقد ثبت أن العلم يصنع قيمًا وأن هذه القيم لم تكن في الحسبان أصبح العالم اليوم يعني مشاكل قيمية خطيرة ومتعددة، راجع كتاب "الهندسة الوراثية والأخلاق" تأليف : ناهدة البقصمي (سلسلة عالم المعرفة ١٧٤) وكتاب "البيولوجيا ومصير الإنسان" تأليف د. سعيد محمد الحفار (سلسلة عالم المعرفة ٨٣)

ثانياً : الاقتداء بصاحب الشرع فلا يطلب على إفادة العلم أجرًا فليس العلم أداة للمال لأن العلم هو الغاية وهو المخدوم والمال هو الخادم لأنه الأداة .

ثالثاً : ضرورة نصح المتعلم وزجره عن الرذائل ويعينه على طلب العلم حسب طاقته مع تتبيله بغاية العلم وأنه لطلب السعادة الأخرىوية . ولكن يمكن أن يجعل التعلم من أجل الرئاسة كأداة ترغيب في التعلم وتعزيز له حتى إذا ما ترسّخ سلوك التعلم يدرك الغاية الحقيقة فيقوم منهجه . وفي هذه الوظيفة يثير الغزالي فائدة تربوية وسلوكية انتبه إليها علماء النفس المحدثون وهي دور التعزيز في العمل التربوي أو ما يسمى بقوة التدعيم .<sup>28</sup>

---

إن جعل علوم الدنيا موجهة إلى الآخرة يعصم علوم الدنيا من السلبية و يجعلها أداة إيجابية فحسب . فليس العلم إلا نتاج مؤسساته ، ودور التربية عند الغزالي هو غراسة هذه المؤسسات المؤمنة بهذه القيم لتنتج علماً يوافق قيمها ولا يحاربها .

\* هنا يبرز دور الدولة أو مؤسسات المجتمع في الاضطلاع بدور التعليم حتى لا تتحرف المهمة التربوية عن غايتها ، وبالتالي فإن كل خصوصية التعليم تحوله إلى أداة تجارية تتناقض جوهرياً مع غايته .

\*\* لا يمكن توحيد طرائق التربية والتعليم لأن استعدادات المتعلمين متفاوتة ولذلك لا بد أن تكون مهمة التعليم مناسبة لطاقاتهم ووعاية بالفارق الحاصلة عندهم إنها تربية فارقية .

.- راجع العلاج النفسي الحديث د . عبد الستار إبراهيم ص 177/91 .

\*\*\* نلاحظ هنا ضرورة إعطاء المعنى لفعل التعلم وجعل المتعلم مدركاً له وإنما الفتور يدب إلى روح المتعلم ويفقد الرغبة في المواصلة ، ولذلك لا بد من توفر هذا القصد في كل ممارسة تربوية أو تعليمية وفي كل المواد والبرامج التي تقدم إليه .

رابعاً أنه ينبغي أن ينهي عما يجب النهي عنه بالتعويض لا بالتصريح لأن التصريح يغري بالمنهي عنه<sup>29</sup>.

خامساً : إن المتكلف ببعض العلوم لا ينبغي له أن يقتب في نفس المتعلم الذي ليس بين يديه كما جرت عادة معلمي اللغة من تقبیح الفقه عند المتعلمين أو عادة الفقهاء وتقبیحهم للعلوم العقلية والزجر عنها<sup>30</sup>.

سادساً : التعليم على قدر العقول مع اتباع اسلوب اللين واتباع استعداد المتعلمين<sup>31</sup>.

سابعاً : إن المتعلم القاصر ينبغي أن يذكر له ما يحتمله فهمه ولا يذكر له أن وراء ما ذكرت لك تحقيقاً وتدقيقاً أدخره عنك فإن ذلك يفتر رأيه في تلفق ما ألقى إليه... فلا ينبغي أن يشوش عليه اعتقاده

<sup>29</sup>- إشارة مهمة لمعنى العقاب راجع "تكنولوجيا السلوك الإنساني" لسكينر الفصل الرابع والفصل الخامس. إن السلوك السبيئ لدى المتعلم ليس ناتجاً عن نية سبيئة بالضرورة وإنما هو نتاج دوافع نفسية من الضروري التعرف عليها ولذلك يرى الغزالي ضرورة مواجهته بالتعويض لا بالتصريح.

<sup>30</sup>- أهمية التخصص مع احترام كل اختصاص فالعلوم حلقات موصولة  
<sup>31</sup>- هذه الوظيفة توضح لنا معنى "الجام العام عن علم الكلام" وتفسّر لنا لماذا توجد كتب تسمى بالمضنون به على غير أهله. وفي هذا المعنى ينسجم الغزالي مع أقواله فممارسته دالة على صدق أقواله لأنه نفذها على نفسه سواء في ممارسته لفعل التعليم أو لفعل الكتابة والتصنيف ومراعاة درجات العقول ومستويات الفهم والتحمل. إن هذه الوظيفة تؤكد أيضاً ما ذهب إليه الغزالي في الوظيفة الثالثة من ضرورة تعليم المتعلمين على قدر عقولهم واستعدادهم (تربيبة فارقية) ولهذه التربية خطورة كبيرة سواء فيأخذ العلوم والارتفاع في درجاته أو في مواجهة انحراف المتعلمين وتربيتهم إذ لا يوجد أسلوب واحد في التعليم والعقاب والإصلاح السلوكي وناجع لكل المتعلمين.

وبهذا الاختيار قيل نعوذ بالله من نصف متكلم ونصف طبيب فذلك  
يفسد الدين وهذا يفسد الحياة<sup>32</sup>.

ثامناً : أن يكون العالم عاماً بعلمه فلا يكذب قوله فعله لأن  
العلم يدرك بالبصائر والعمل يدرك بالأبصار وأرباب الأبصار أكثر<sup>33</sup>.  
إن وظائف المعلم تتفق على جملة من الشروط العلمية والنفسية  
التي تؤهله للقيام بمهمة التعليم فدور المعلم تهذيب الأخلاق ونشر العلم  
واليقين أي إن العملية التربوية عملية أخلاقية وعملية تعليمية وذلك لأن  
غاية التعليم الأخلاق وغاية الأخلاق تحقيق السعادة إن كل الشروط  
التي يضعها الغزالي سواء للمعلم أو للمتعلم ترمي إلى إدراك الأمور  
على قدر الطاقة وتهذيب الأخلاق على قدر الاستطاعة لأن من  
الأخلاق ما يصعب تغييره لأن للجبلة وللاستعداد الأول دوراً مهماً في  
نحت الكيان ولذلك يجب أن ينتبه المعلم إلى طبيعة الشخص هل هو  
مقدم على العلاج بيسراً أم هو ممن طبع الله على قلبه فيسر إصلاحه  
"واعلم أن الجاهلين : المرضى قلوبهم، والعلماء الأطباء" . والعالم  
الناقص لا يحسن المعالجة والعالم الكامل لا يعالج كل مريض بل يعالج  
من يرجو فيه قبول المعالجة والصلاح، فإذا كانت العلة مزمنة أو  
عقيماً لا تقبل العلاج فحذقة الطبيب فيه أن يقول : هذا لا يقبل العلاج

---

<sup>32</sup>- ميزان العمل ص 113 - الأحياء ص 58

<sup>33</sup>- الإحياء ص 58 ج 1

في هذا المعنى نذكر أهمية الحال والسلوك في زرع المعنى وإيصاله إلى المتعلم، راجع  
العلاج النفسي الحديث الباب الثاني، المعلم أو المربي لا يكون إلا قدوة، أي إنه مؤثر  
سلوكه أكثر من قوله ونصحه.

فلا تشغل فيه بمداواته لأن فيه تضييع العمر<sup>34</sup> إن للتربية أهمية قصوى في بناء السلوك وفي بناء الأخلاق وفي تغييرها، وبالتالي فهي أخطر السياسات: إن هذه النتيجة التي توصل إليها الغزالى تثير إشكالاً مهماً خاصاً بطبيعة النظريات التربوية عند المسلمين بما هي نظريات يمترج فيها النفسي بالتربوي وبالأخلاقي وبالتعليمي امترجاً لا يمكن تفصيله وتبويه إلا منهجياً أمّا من حيث الممارسة ورسم الأهداف والغايات فإن اللّحمة شديدة بينها بل نكاد نقول إنها بكل تعقيداتها وتفاصيلتها ليست في حقيقتها إلا شيئاً واحداً معناه قائم على حقيقة النفس وسلوكها نحو السعادة.

كما أن هذه النظرية التربوية تعكس الرؤية الفلسفية بل هي استعمال كلي لها، أي أن الحديث عن التربية والتعليم لا يمكن أن يكون خارج رؤية واضحة للوجود ككل وإذا اضطرب عصر في أساليبه التربوية فذلك يعود إلى غياب تلك الرؤية الموحدة للعالم ويعكس حالة من الفوضى الاجتماعية والفكرية والسياسية. فلماذا التربية إن لم تكن

---

<sup>34</sup>- أيها الولد ص 137.

من الجدير بالذكر أن موقف الغزالى من المتعلم والمعلم موقف مقدم جداً عن عصره ناهيك وأن العصر الحديث قد عبر عن معانٍ مماثلة يدعى الغرب اليوم امتلاكاً كثرة تربوية جديدة ضد الأساليب التقليدية فإن صحت ثورتهم فلا بد أنها موجهة إلى مجتمعهم ولكن هل هي ثورة مطلقاً حتى بالنسبة إلى النظريات التربوية عند المسلمين كالتى نادى بها الغزالى وأبن خلدون. إن المسألة في نظري ليست إلا مسألة سوء فهم أو قصور فهم لنظريات الفكر الإسلامي القديم وهذا القصور له أسباب ساكنة في العقل الحاضر وعلاقته بالعقل المغایر وموقفه من نفسه. إن العقل الحاضر يعيش حالة مرضية شبيهة بتلك التي يعيشها بعض المرضى النفسيين وهو مرض تغييب الذات أو عدم الشعور بها، أو الشعور الناقص بها، بينما فلسفة الغزالى في جوهرها وعمقها قائمة على تأكيد الذات والوعي بها.

لتحقيق أهدافنا التي ضبطناها في فلسفتا النظرية والعملية وبما أن العقل / العلم عند الغزالي يرمي إلى السعادة فالتربيبة هي السلوك المؤدي إليها وإذا كان العقل / العلم يرمي إلى المصلحة والسيطرة أو الغزو فإن التربية هي السلوك المؤدي إليها مثلاً هو شأن النظريات التربوية التي نشأت مع بداية العصر الحديث إثر اكتشاف الكوجيتو الديكارتي بما هو ذات غازية للكون تحلم بالسيطرة والنفوذ بواسطة الآلة.

إن نموذج الغزالي التربوي نموذج يتفق من حيث الغاية والهدف مع من سبقة من الفلاسفة كابن سينا والفارابي وأحمد ابن مسكونيه بل إن إخوان الصفاء قد وضعوا في رسائلهم خططاً تربوية تعكس رؤيتهم الفلسفية والسياسية ولم يكن الغزالي ليشذ عن الأقدمين الذين يمكن أن نربطهم بأرسطو وأفلاطون. وكأن فلسفة العصور الماضية متفقة على معنى واحد وهو تحصيل السعادة رغم الاختلاف في المعنى والوسائل وذلك لوثيقة الرباط الذي صنعوه بين العقل النظري والعقل العملي أي بين العلم والأخلاق والسياسة. والغزالي كما سبق بيانه في الفصول السابقة بنى فلسنته العملية على أساس العلم الذي انتهى إليه العقل النظري وجعل للوجود غاية هي تحقيق كما له أي تحصيل سعادته فما من موجود إلا وله كمال يسعى إليه وغاية الكمال تهذيب النفس وتحصيل الخير وتمام الكمال معرفة الله. يقول الغزالي : "اعلم أن سعادة كل شيء ولذته وراحته ولذة كل شيء تكون بمقتضى طبعه، وطبع كل شيء ما خلق له..."<sup>35</sup> وبما أن أشرف ما

<sup>35</sup>- كيمياء السعادة ص 30

في الإنسان نفسه وكمال أخلاقها لأن تعلم بعلمها لأن بالعلم والعمل تحصل السعادة. ولأنها غاية كل سلوك نظري وعملي، خصّص لها الغزالى في مصنفه ميزان العمل فصولاً عديدة في بداية كتابه وفي ثنايا أبوابه بل إن القول في السعادة بقي هو المحرّك الخفي الذي صنع فكرة الكتاب وذلك لأن هذا القول هو المحرّك الخفي لكل فلسفته.

### الباب الثالث

#### المقول في السعادة

##### الفصل الأول : في معنى السعادة

افتتح الغزالى كتابه "ميزان العمل" بحديث عن السعادة أفرد له فصولاً مستقلة أما الفصل الأول فيه "بيان أن الفتور عن طلب السعادة حماقة" وأما الفصل الثاني فيه بيان أن الفتور عن طلب الإيمان به (اليوم الآخر) حماقة أيضاً وأما الفصل الثالث فيه بيان أن طريق السعادة العلم والعمل.

إن هذه الفصول الثلاثة استهل بها الغزالى كتابه كمقدمة لحديثه عن النفس وقوتها وأخلاقها لينتهي في فصل سادس إلى بيان نسبة

العمل من العلم وإنتاجه السعادة التي اتفق عليها المحققون من الصوفية بأجمعهم وساعدتهم من النطار سواهم. وفي هذه الفصول علم بأن السعادة وإن كانت مطلب كل العقلاء فإنها ليست جاهزة في النفوس أو خارجها وإنما هي نتاج جدل قائم بين العلم والعمل أي أن السعادة منتوج له أدوات إنتاج وشروط إنتاج أي إن العلم والعمل عندما يطلبان السعادة فهما لا يطلبان شيئاً خارجاً أو غريباً عنهما وإنما هما يطلبان أو يسعian من أجل إنتاجها فكأن حياة العقلاء التي يتحد فيها العلم مع العمل هي المخبر الذي تنتج فيه السعادة وليس هذه الحياة في جوهرها إلا حياة النفس الإنسانية في سفرها داخل الجسد ثم بعده.

إن الحديث عن السعادة ليس حديثاً عن كماليات أو ضروريات كما نتحدث نحن الآن في هذا العصر وليس حديثاً عن ما يسميه البعض حبّ البقاء أو حسن البقاء وليس حديثاً عن المنفعة أو اللذة. إن السعادة في الأخير ليست إلا إنتاج العقل والعمل أي هي وبالتالي حياة العقل والعمل.

وليس الحديث في السعادة حكراً على فلسفة الغزالي وإن كان قد أولاً لها عناية كبيرة سواء من حيث تحديدها نظرياً أو خصوصاً من حيث بيان شروط تحقيقها عملياً الشيء الذي دفعه إلى ممارسة بحوث معمقة في فقه النفس وكشف أدوارها وبيان كيفية تهذيبها وتطوريها وجعلها قادرة على إنتاج السعادة وتحقيقها وإن الأصل في الإنتاج التكلف والإرادة فإنها في الأخير تطبع القلب بطابعها فتنشق الأخلاق في نفس صاحبها وكأنها هو وكأنه هي "فكل من زرع حصد ومن

مشى وصل ومن طلب وجد<sup>1</sup> . إذا كان الغزالى في حديثه عن النفس ليس صاحب بدعة أتى فيها بما لم يأت به الأوائل وإن كان مجدداً فيها أحسن تجديد فهذا يعني أن السعادة قضية صاحت التفكير الفلسفى، وقبل الغزالى كان هناك اليونان والإسكندرانيون وال فلاسفة المسلمين الأوائل وأصحاب الفرق إلى جانب الأديان ذاتها، غير أن هذا المصطلح عرف مواقف متباعدة تباين القراءات والموافق من الفلسفة الإسلامية ذاتها. ومن أبرز المراجع الفلسفية التي يمكن العودة إليها المرجع الأرسطي الخاص بالأخلاق وهو رسالة في الأخلاق إلى نيكوماخوس وفيه خصص أرسطو في كتابه الأول منها نظرية الخير والسعادة وتحته أدرج أحد عشر باباً عرف فيها بالسعادة وشروطها وأصولها وعللها وعلاقاتها بالعقل وبالعلم والعمل أي علاقتها بالنفس عموماً.

#### - الموقف الأرسطي :

يعرف أرسطو السعادة بأنها "فاعليّة ما للنفس مسيرة بالفضيلة الكاملة" إن هذه الفاعليّة الخاصة بالنفس حولت البحث عند أرسطو إلى الحديث في الفضيلة التي سيبحث عن تعريفها ليدرك حقيقتها وشروطها. يحاول أرسطو الكشف عن حقيقة السعادة فيقدم لنا عدة احتمالات تقوم على أصل واحد وهو المعرفة. فـ"ما دامت كلّ معرفة وكلّ تصميم يعزّمه عقلنا يقصد به بالضرورة خيراً من نوع ما، فلنوضح ما هو الخير الذي على رأينا تبحث عنه السياسة وبالنتيجة الخير الأعلى الذي يمكننا أن نتبعه في جميع أعمال حياتنا وأنّ اللفظ

---

<sup>1</sup> - كيمياء السعادة ص 28 دار المعارف للطباعة والنشر سوسة / تونس نوفمبر 1988

الذي يدل عليه مقبول تقريبا عند الناس جميعا. فالعامي كالناس المستهيرين يسمى هذا الخير الأعلى السعادة. وفي رأيهم العام أن طيب العيشة وحسن الفعل مرادف لكون الإنسان سعيدا<sup>2</sup>. وهذا يصبح لدينا تعريف سائد عن السعادة بما هي طيب العيشة وحسن الفعل واضح من هذا أن التعريف له علاقة بالحياة المادية للإنسان العادي ولكن ما هي طبيعة السعادة ذاتها؟ يجب أرسطو بعيدا جدا عن فهم الحكماء إن السعادة قد تكون مربوطة باللذة والثروة والتشريف لكن هذا الرأي قد يحدث فيه تغيرات في الفكر حسب الوضع الذي يعيش عليه، فالمربيض يرى السعادة في الصحة والفقير في الثروة والجاهل في علم الآخرين وليس خطأ أن يلقى الناس السعادة بما يليق مع حقيقة الفلسفة وحسب طبيعة عيشه "فالطبائع العامة ترى السعادة في اللذة" ، وبالتالي فهي تقبل بكليتها على ضروب الاستمتعان المادي: كما يميز أرسطو بين ثلاثة صنوف من العيشة أولها عيشة البهائم وعيشة السياسة وأخيراً العيشة التأملية والعقلية، فكل واحد يضع سعادته حسب ما تقتضيه عيشه ولكن أرسطو يوسع النظر في العيشة التأملية والعقلية حسب تحديد الغاية الحقة للحياة الإنسانية التي يحبها الإنسان لذاتها على الإطلاق ولذلك يقوى على تحمل ضروب القسر والجهاد ومن هنا يمكن

<sup>2</sup>- علم الأخلاق إلى نیقوماخوس ک ۱ ب ۲ ف ۲ + ۱

لاحظ أن هذا التحديد العامي للسعادة هو نفس تحديتنا الآن في عصرنا هذا وهو دليل على وقوفنا على عتبة مناقضة أي في الطرف المقابل للقدامي وللأرسطية خصوصاً فموقفها روحي و موقفنا مادي صرف لا يختلف فيه عن باقي السوائم إلا بوعينا أننا نشبه السوائم في غایات حياتنا وجوهرها.

<sup>3</sup>- علم الأخلاق ک ۱ ب ۲ ف ۱۰

تحديد المعنى العام للسعادة بأنها الغاية الأخيرة لجميع أعمال الإنسان والتي لا تفهم إلا بمعرفة العمل الخاص للإنسان وهذا العمل هو فاعلية النفس المسيرة بالفضيلة. إن الكامل والنهائي والتام هو ذلك الذي هو على الدوام مطلوب لذاته وليس البتة من أجل شيء سواه<sup>4</sup>.

"السعادة هي إذن على التحقيق شيء نهائي كامل مكتف بنفسه ما دام أنه غاية جميع الأعمال الممكنة للإنسان"<sup>5</sup>.

إذا كان هذا هو حد السعادة فإن أرسطو يعرّفها من جهة ثانية مستعملاً لفظ الخير بل هو في عديد الواقع نراه وكأنه لا يميز بين اللفظين غير أنه في هذا الموقع يظهر نوعاً من الوضوح في قوله : "لكن ربما مع موافقتنا على أن السعادة هي بلا معارضة أكبر الخيرات، الخير الأعلى يمكن أن يُرحب مع ذلك في معرفة طبعها بما هو أكثر جلاء"<sup>6</sup> ويجيب أرسطو بعد ذلك "بأن أكد وسيلة للحصول على هذا الأصل التام إنما هو العلم بما هو العمل الخاص للإنسان"<sup>7</sup> ويحدد أرسطو هذا العمل الخاص بقوله : "يمكنا أن نسلم بأن العمل الخاص للإنسان على العموم هو حياة من نوع ما وأن هذه الحياة الخاصة هي فاعلية النفس واستمرار أفعال يصاحبها العقل"<sup>8</sup>.

إن هذا التحديد الذي يزداد وضوحاً شيئاً فشيئاً مع أرسطو ينسب السعادة إلى النفس وليس إلى الخيرات الخارجية وخيرات البدن.

<sup>4</sup>- علم الأخلاق ك 1 ب 4 ف 4

<sup>5</sup>- علم الأخلاق ك 1 ب 4 ف 8

<sup>6</sup>- علم الأخلاق ك 1 ب 4 ف 9

<sup>7</sup>- علم الأخلاق ك 1 ب 4 ف 10

<sup>8</sup>- علم الأخلاق ك 1 ب 4 ف 14

ولكن أرسطو بعد ذلك يقحم الخيرات الخارجية في حد السعادة يقول : " ومن المحال أو على الأقل من غير السهل أن يفعل الإنسان الخير إذا كان مجردا عن كل شيء ففي طائفة من الأشياء الأصدقاء والثروة والنفوذ السياسي آلات لا غنى عنها . وهناك أشياء أخرى أيضا يكون الحرمان منها مفسدا لسعادة الناس الذين تعوزهم تلك الأشياء ، شرف المولد وعائلة سعيدة والجمال فإنه لا يمكن أن يقال على الإنسان إنه سعيد متى كان من الخلقة على تشوّه كريه أو كان رديء المولد أو كان فريدا وغير ذي ولد وربما كان أقل من ذلك أيضا أن يستطيع القول على إنسان إنه سعيد إذا كان له أولاد أو أصدقاء فاسدو الأخلاق أو إذا كان الموت قد اخترف منه ما كان له من الأصدقاء والأولاد الفضلاء"<sup>9</sup> . إن هذه الإضافات الدالة على ضرورة الخيرات الخارجية وخيرات البدن إلى جانب خيرات النفس تدل على معنى السعادة الظاهر والعام ولكن بالنسبة إلى الفضيلة فالامر على خلاف ذلك وهنا موقع الالتباس بين السعادة والفضيلة ويعلّق لطفي السيد المترجم بأن سقراط مثل جيد في هذا الباب فإنه بدون خير من الخيرات الخارجية كان في الواقع أسعد الناس وأفضلهم في آن واحد .

إذا كانت السعادة تحتل هذه المكانة وهذه الخطورة في حياة الإنسان فإنها ولا شك لا تكون إلا هبة إلهية " الواقع أنه إذا كان في الدنيا هبة ما يهبها الآلهة للناس أمكن الاعتقاد جزما بأن السعادة هي نعمة تأتينا من لدنهم وأن الإنسان ليربح بهذه العقيدة لأنه لا شيء

---

9 - علم الأخلاق ك 1 ب 6 ف 14 + 15

عنه أرفع من ذلك<sup>10</sup> غير أن هذا لا ينفي اكتسابها بالتعلم والدراسة وبالعناية الملائمة وبالتالي فلا يصح أن يقال للطفل أنه سعيد لأن السعادة تفرض شرطين : شرط الفضيلة التامة وشرط الحياة التي كملت تماماً غير أن هذين الشرطين يثيران بعض المسائل والتساؤلات هل يقال عن رجل إنه سعيد ما دام حياً، أم ينبغي الانتظار فلا يكون الإنسان سعيداً إلا بعد أن يموت؟

يجيب أرسطو عن هذه الأسئلة بأنه "إذ كنا لا نستطيع أن نسلم بأن الإنسان لا يكون سعيداً إلا بعد الموت..." وإذا كنا نريد أن نقول فقط إنه لا يمكن أن نسمى إنساناً سعيداً على وجه التأكيد إلا حينما يكون بمعزل عن مصائب جميع الشرور وجميع صروف الدهر فإن هذا الرأي الضيق إلى هذا الحد لا يثبت أن يكون أيضاً مادة للخلاف<sup>11</sup>. إن هذا الخلاف يشتد إذا ما تساءلنا عن إمكانية حصول السعادة أو الشقاء بعد الموت في أشخاص ذريته حيث يشعر مع ذريته بهذه التقلبات المختلفة وأن يكون بحضورهم تارة سعيداً وتارة شقياً.

وللخروج من هذا الخلاف المترتب عن شرطي السعادة يقر أرسطو بـ "أن الرجل الشريف الذي لا يطلب السعادة إلا من الفضيلة لا يمكن البتة أن يصير بائساً ما دام أنه لن يرتكب البتة أفعالاً مذمومة وسيئة وعلى رأينا أن الإنسان الفاضل حقاً، الإنسان الحكيم حقاً يعرف أن يطبق جميع تقلبات الدهر من غير أن يفقد شيئاً من كرامته"<sup>12</sup> ورغم

<sup>10</sup>- علم الأخلاق ك 1 ب 7 ف 2

<sup>11</sup>- علم الأخلاق ك 1 ب 7 ف 14

<sup>12</sup>- علم الأخلاق ك 1 ب 8 ف 8

هذا الحل الآخر فإن أرسطو لا يخفي ارتياه في شأن سعادة الميت أو شقائه وإن كان يعترف بإمكان ذلك وإن كانت قليلة الحدة.

من خلال هذا العرض السريع لمفهوم السعادة عند أرسطو الذي يمكن تلخيصه في قوله "إن السعادة على حسب تعريفنا هي فاعلية ما للنفس مسيرة بالفضيلة الكاملة"<sup>13</sup> يمكن تحديد وضعها التام كما يلي : إن السعادة هي من فاعليات النفس حسب إملاء الفضيلة وتحتاج شرطين شرط الفضيلة التامة وشرط كمال الحياة وهي هبة إلهية كما يمكن أن تكون مكتسبة بالتعلم وبالعنابة لأن للسعادة علاقة مع العلم الذي هو العمل الخاص للإنسان استنادا على العقل كما أن هذه السعادة لا تكون تامة إلا إذا كان الإنسان في حياته كلها سعيدا سعادة تامة وهذا يثير إمكانية وجود سعادة بعد الموت وهو أمر لا يخفي أرسطو تردداته فيه .

إن هذا الوضع الأرسطي للسعادة حسب الأخلاق النیقوناخية يؤسس السعادة ولكن لا يستطيع أن يجعل لها أساسا صلبا لأنه تأسيس مصحوب بالتردد في مسائل فرضت وجودها عليه كتمام السعادة بتمام الحياة وتواصلها بعدها كما هو تأسيس مصحوب بشرط بقي أرسطو ذاته غير متأكد من صحته ولكن إن ثبت صحته فإنه بذلك يعتبر أفضل عقيدة يجب الترحيب بها ونعني بهذا الشرط جعل الله هو الواهب الحقيقي للسعادة وليس التعلم دون أن ننكر ما للتعلم من أهمية ولكن الهبة الإلهية أولى وأتم وأكمل . ولذلك يرحب بها أرسطو إذا كانت موجودة وبهذا المعنى وأمام هذا الوضع الخاص بالسعادة عند أرسطو نفهم لماذا تزخر الكتابات الأخلاقية ببحوث خاصة حول السعادة ولقد

<sup>13</sup> - علم الأخلاق ك 1 ب 11 ف 1

تأثر الفلسفه المسلمين بهذا الأصل الأرسطي وذلك لأن مفاهيمه وتحدياته تركت آثارا واضحة المعالم في كتاباتهم التي لم تبق على النفس الأرسطي وإنما مزجته بأصول أخرى لا تقل أهمية كالرواقية والأفلاطونية ولكن بقيت الأرسطية رافداً أولاً غذى كل محاولة لتأسيس الأخلاق، وإذا علمنا أن أرسطو يستبعد التأسيس الميتافيزيقي للأخلاق الذي يظهر خصوصاً في نقه للمثل الأفلاطونية نفهم لماذا مزج الفلسفه الإسلامية الأرسطية بغيرها وخصوصاً الأفلاطونية التي بقيت محافظة على نفس ميتافيزيقي ديني ذلك أن سocrates مؤمن بخلود الروح وأن القاضي الذي يتلقاه فيما وراء هذه الحياة يحاسب روحه على الفور وليس ثمة خافية تخفي عليه من الخطايا... فليس الإنسان في هذه الحياة إلا أن يتقي من الانتقام الأخروي ما هو قادر على اتقائه، وإذا عرف كيف يعيش فإنه لن يخسر عند الناس شيئاً بل يربح عند الآلهة كل شيء لأنهم شديدو الرعاية للفضيلة التي هم مصدرها وهم المكافئون عليها<sup>14</sup> ويمكن أن ننتهي إلى القول بأنه "لا يعنينا من هذا النقد ومن ذلك العرض إلا أن نثبت إمكان قيام أخلاق على غير النسق الذي أختطه أرسطو حين أراد فصل الأصول الميتافيزيقية عن الأخلاق بدعوى استقلال العلم وإمكان العمل".<sup>15</sup>

ولأن تأسيس الأخلاق في الفكر الإسلامي جابهه هذه الصعوبات فإنه تأسس أولاً على أصوله الثقافية الإسلامية مستفيداً من

<sup>14</sup> - مقدمة المترجم لكتاب علم الأخلاق ص 59

<sup>15</sup> - الفلسفة الأخلاقية في الفكر الإسلامي ص 22 د. أحمد محمود صبحي دار المعارف

طبعة ثانية 1983

الأصول الوافدة من الفلسفة اليونانية وغيرها وما كتاب "ميزان العمل" للغزالى إلا أحد هذه المصنفات التي تسجّل بوضوح مدى استقلالية التأسيس عند المسلمين الذي لا يتعارض مع الاستفادة من اليونان ومن غيرهم ولا نرى في هذا الصدد ما ذهب إليه البارون كارادوفو من أننا "نلقى في الأدب العربي عنوانات كبيرة في الأخلاق ليست سوى عنوانات يونانية ومن الطبيعي أن استطال تعليم الأخلاق عند العرب صادرًا عن المدارس المشائية والأفلاطونية الجديدة"<sup>16</sup> وبالرغم من أن هذا الباحث يعطي الأولوية للأصول غير الإسلامية فإنه عند دراسته للغزالى لا يخفي إعجابه الذي يلطفه قليلاً بإرجاع بعض ما عند الغزالى إلى أصول يونانية أيضاً يقول : "إن علم الأخلاق عند الغزالى هو علم نفسي خلقي على الخصوص ومن الجلي أنه مدین لعلم الأخلاق لدى اليونان قليلاً ولا يكاد يكون أقلً من هذا على الراجع اقتباسه شacula التعليم الخلقي المتداول لدى النصارى في ذلك الحين وإنما ليس لدينا من المراجع ما يكشف لنا هذه المنابع"<sup>17</sup> ولست أدرى كيف يسمح هذا الباحث لنفسه إصدار أحكام مثل هذه دون أن تكون لديه الإثباتات كما يعترف هو بذلك، ولكن ربما نفس ذلك بالقلق النفسي الذي يعيشه المستشرق عند بحثه لمفكري الإسلام فهو لا يستطيع إخفاء إعجابه ولكنه سرعان ما يخفيه ببعض الأحكام الخالية من الصدق والأمانة العلمية لأنهم يتحدثون دون علم ولا هدى إن هذا الإمام أي الغزالى

<sup>16</sup>- الغزالى : البارون كارادوفو ص 121 نقله إلى العربية عادل زعيتر دار إحياء الكتب العربية 1959

<sup>17</sup>- نفس المرجع ص 130

الذى يبدو أنه كان ناقلاً من تراث شتى قد جلب إعجاب البارون وذلك في قوله : " وبعد هذه الفواتح الغامضة بعض الشيء عن علم الأخلاق في الإسلام يظهر الغزالى بعثة كرجل عالم بالأخلاق عظيم قابض على زمام موضوعه تماماً، دقيق إلى الغاية نفساني ذرب، مصنف عجيب في ضروب الأخلاق"<sup>18</sup> ومن أعجب تصانيفه وأبدعها كتابه "ميزان العمل" الذي أورده بعد حسم مواقفه من الفلسفه أي بعد كتابة مقاصد الفلسفه وتهافت الفلسفه ومعيار العلم. إن ميزان العمل يعتبر الإطار النظري الذي يضع فيه الغزالى أصول تصوره للأخلاق جاماً في هذا الكتاب النظر والعمل في وحدة جدلية تكشف عن عمق نظر واتساع رؤية انطلقت بالسعادة وكيفياتها وأنها غاية كل علم وكل سلوك لتنتهي إلى الأصل الذي يجب أن ينطلق منه كل علم وكل سلوك وهو أن تطلب "الحق" بطريق النظر لتكون صاحب مذهب ولا تكون في صورة أعمى تقلد قائداً يرشدك إلى طريق وحاليك ألف مثل ينادون عليك بأنه أهلك وأضلوك عن سواء السبيل وستعلم في عاقبة أمرك ظلم قائدك فلا خلاص إلا في الاستقلال :

خذ ما تراه ودع شيئاً سمعت به

في طالع الشمس ما يغنىك عن زحل

ولو لم يكن في مجاري هذه الكلمات إلا ما يشك في اعتقادك الموروث لتنتب للطلب فناهيك به نفعاً إذ الشكوك هي الموصلة إلى الحق فمن لم يشك لم ينظر ومن لم ينظر لم يبصر ومن لم يبصر بقي

---

<sup>18</sup>- نفس المرجع ص 130

في العمى والضلال، نعوذ بالله من ذلك وصلى الله على سيدنا محمد  
وعلى آله وصحبه وسلم<sup>19</sup>.

فإذا كان الغزالى رافضا للتقليد مقدما على الشك والنظر  
مؤسسًا لليقين فلا بد أنه سلك في هذا الكتاب "ميزان العمل" سلوك  
شخص مستقل ولذلك فإنه ذهب في تحديه لمعنى السعادة مذهبًا خاصا  
نجد له جذورا عند الفلاسفة المسلمين لكن حقيقة البناء متميزة لأن  
الغزالى أضفى عليه من روحه ما جعله تصورًا غزاليًا خالصاً مستقى  
من إشارات سocrates الدينية ومن عثرات أرسطو الميتافيزيقية ومن  
محاولات المفكرين الإسلاميين التوفيقية مما هو وضع السعادة في  
ميزان العمل؟

## 2 - موقف الغزالى :

تنسب السعادة عند الغزالى إلى اليوم الآخر ويعرفها بأنها "بقاء  
بلا فناء ولذة بلا عناء وسرور بلا ذل وبالجملة كل ما يتصور أن  
يكون مطلوب طالب ومرغوب راغب وذلك أبد الآباد على وجه لا  
تقصه تصرّم الأحباب والأماد<sup>20</sup>. إن محددات هذه السعادة وهي  
البقاء ولذة والسرور والكمال، ولكن كل حد من هذه الحدود يقابله حد  
وهي الفناء والعناء والذل والنقص وإذا كانت الحدود الأولى للسعادة  
الأخروية فالآخرى للدنيوية أي إن سعادة الدنيا محفوظة بالفناء والعناء  
والذل والنقص ومع ذلك فهي مطلوبة ومرغوب فيها وصاحبها يحمل

<sup>19</sup>- ميزان العمل ص 137

<sup>20</sup>- ميزان العمل ص 5

ما فيها من الذل والخسران والتعب مقابل الحصول على لذة قليلة يعلم  
منذ البدء أنها غير دائمة لأن الموت بالمرصاد فربما يموت قبل أن  
ينتفع بغرضه ويتحقق رغبته ومع ذلك لا يفتر عن الطلب والبذل طمعا  
في هذا العرض.

إذا كانت هذه حال سعادة الدنيا فإن سعادة الآخرة متصفه  
بصفات الكمال في السرور واللذة والبقاء وإذا كانت الأولى مرغوبا  
فيها رغم نقصها فمن الحماقة أن لا يطلب السعادة الثانية "فالعقل  
الناقص قاض بالتشمير لسلوك طريق السعادة فضلا عن الكامل"<sup>21</sup> فإذا  
كان الأمر كما بينا فلا بد أن ضعف الإيمان باليوم الآخر هو الذي  
جعل الخلق يفترون عن سلوك طريق السعادة وهذا يعني أن الغزالي  
يرجع سبب الفتور عن طلب السعادة الحقيقية إلى ضعف الإيمان بها  
وليس عدم الإيمان بها لأن العقلاه حسبه مؤمنون بها ومجمعون في  
قراره عقولهم على أن السعادة الحقيقية لا تكون إلا أخروية أي تحصل  
بعد الموت وهذه أولى مواطن الاختلاف بين المرجعية الغزالية  
والأرسطية وأعني بمواطن الاختلاف الأساس الأول الذي يبني عليه  
الغزالي نظريته في السعادة أي الإقرار باليوم الآخر والحياة بعد الموت  
وهذا الإقرار نجده عند أرسطو ضعيفا وفي غاية التردد لأن أرسطو  
بقي شاكاً في وجود نوع من التوacial بين الحياة وبعدها أي وجود  
سعادة بعد الموت.

أما الأساس الثاني فقائم على إقرار الغزالي بأن الله هو الواهب  
ال حقيقي للسعادة عند حصول العلم والعمل ولذلك فإن حقيقة السعادة لا

---

<sup>21</sup>- ميزان العمل ص 6

تقوم على طلب الجنة والحدر من النار وإنما التوجه إلى الله فهو غاية كل قصد وأشرفه وهذا الأساس غير الثابت عند أرسسطو يعتبره أرسسطو أتم وأكمل إذا كان موجودا، وما على الغزالي إذن لكي يؤسس أتم سعادة إلا أن يثبت أمرين تردد فيما أرسسطو وهما أن السعادة هبة إلهية، وأن السعادة في اليوم الآخر هي السعادة الحقيقة.

"إن الناس في أمر الآخرة أربع فرق"<sup>22</sup> ثلاثة فرق مؤمنة بها واحدة لا تقر بها وتعتبر "أن الموت عدم محض"<sup>23</sup> أما المؤمنون فعندهم إقرار راسخ بأن هناك لذة أخرىوية اختلفوا في طبيعتها.

**فرقة أولى** أثبتت "اللذات الحسية التي ترجع إلى المنكوح والمطعموم والمشموم والملموس والملبوس والمنظور إليه"<sup>24</sup> وإلى جانب هذه اللذات هناك نوع من السرور وأصناف من اللذات لا يحيط بها وصف وهي فرقة المسلمين كافة بل هي كل اتباع الأنبياء من اليهود والنصارى.

**وفرقة ثانية** أثبتت وجود لذات "لا تخطر على قلب بشر كيفيتها"<sup>25</sup> وهي اللذة العقلية ولا وجود للذات الحسية في الخارج مخالفين في ذلك أنصار الفرقة الأولى ولكنهم مع ذلك أثبتوها على طريق التخييل في حالة النوم والنوم حالة كالموت تماما غير أن النوم ينقطع بينما الموت دائم كما أن الموت ليس عندما محضا وأنصار هذه الفرقة هم من الفلاسفة ومن بعض الإلاهيين الإسلاميين.

<sup>22</sup>- ميزان العمل ص 7

<sup>23</sup>- ميزان العمل ص 9

<sup>24</sup>- ميزان العمل ص 7

<sup>25</sup>- ميزان العمل ص

وفرقة ثالثة أنكرت "اللذة الحسية" جملة بطريق الحقيقة والخيال<sup>26</sup> لأن الموت يقطع العلاقة بين النفس والبدن ولا يعود قط إلى حالته الأولى لأن في حقيقة الأمر ليست اللذات الحسية إلا أمثلة أراد بها الشارع تقريب الصور إلى الأذهان الضعيفة" ولكن لما قصر فهمه عن درك الأعلى مثل بالأحسن ورغم فيه تلطقاً باستدراجه إلى ما فيه سعادته<sup>27</sup> وأنصار هذه الفرقة هم من الصوفية والإلهيين من الفلاسفة.

<sup>26</sup>- ميزان العمل ص 8

<sup>27</sup>- ميزان العمل ص 8

\* من المفيد في هذا الموقف أن نسجل موقف الغزالى من الفلاسفة حين كفّرهم في المسائل الثلاث وهي قولهم : (أ) إن الأجساد لا تحشر وإنما المثاب والمعاقب هي الأرواح المجردة والمثوابات والعقوبات روحانية لا جسمانية ولقد صدقوا في إثبات الروحانية فإنها ثابتة أيضاً ولكن كذبوا في إنكار الجسمانية وكفروا بالشريعة فيما نطقوا به . ب) ومن ذلك قولهم إن الله تعالى يعلم الكليات دون الجزئيات . وهي أيضاً كفر صريح بل الحق أنه لا يعزب عنه مقال ذرة في السماوات ولا في الأرض . ج) ومن ذلك قولهم بقدم العالم وأزليته فلم يذهب أحد من المسلمين إلى شيء من هذه المسائل . راجع المنقد من الضلال ص 106 - 107 والاقتصاد في الاعتقاد ص 124 - 125 - 126 - 127 - 128 .

جاء في الاقتصاد قوله الغزالى : " وهذا كفر صريح والقول به إبطال لفائدة الشرائع وسد لباب الاهتداء بنور القرآن..." ص 126 .

لكتنا نلاحظ من جهة ثانية أن الغزالى لم يعط حكماً بالكفر أو بغيره على هذه الفرق المنكرة للذات الحسية وهي فرقة الفلاسفة الإلهيين والمتصوفة وذلك لأنه في هذا الكتاب (ميزان العمل) ينطلق من زاوية فلسفية صوفية وليس من زاوية شرعية خصوصاً وأن الغزالى نبهنا في كتابه الاقتصاد في الاعتقاد إلى أن الحكم بالتكفير أو بغيره هو حكم شرعى فحسب . يقول الغزالى : " فإذا معرفة الكذب والجهل يجوز أن يكون عقلياً وأما معرفة كونه كافراً أو مسلماً فليس إلا شرعاً..." ص 124 .

---

إن هذا القول يوضح لنا أن تكفير الغزالى للفلاسفة كان قائماً على أساس الشريعة أو أنه يعبر لنا على لسان الشرع وليس على لسان العقل لأن العقل لا يتجاوز حكمه القول بالذنب أو الصدق أما التكبير فلاً وهذا دليل أيضاً على أن كتاب تهافت الفلسفه بالرغم من أنه كتاب جادل فيه الغزالى الفلسفه وحطّم أفكارهم كان عمله محكوماً بإطاري نظر أولهما فلسي جدي وثانيهما شرعى، وذلك ليكون تحطيمه لأقوالهم نهائياً وتاماً فتكنيبه عمل الفلسفه وتکفیره عمل الشريعة.

ومن جهة ثالثة إن حكم الغزالى على الفلسفه يمكن تحويله إلى المتصوفة لأنها تذكر اللذات الجسدية إنكاراً تماماً ومن كل الوجوه ومع ذلك لا نجد الغزالى قد صرّح في كتبه بتکفیرهم بل على العكس من ذلك لا نجد إلا مادحاً ومطيناً فهل يعني هذا أن الغزالى الناطق بـلسان أهل التصوف أصبح يعتقد اعتقادهم هذا في الحشر كاعتقاد الفلسفه وإنه غير من موقفه وأصبح موافقاً لهم ولذلك نراه في ميزان العمل يجمع المتصوفة والفلسفه في مجموعة واحدة تذكر اللذات الجسدية دون تعليق أو إشارة إلى تکفیرهم مثلما فعل ذلك في تهافت الفلسفه؟

لا يمكن التصرّح بأن الغزالى غير رأيه عكس ما ذهب إليه حكمت هاشم عند تعليقه على ترجمته لكتابه ميزان العمل ص XIV - XV (المقدمة) وذلك لأن كتب الغزالى التي كتبها في آخر حياته أعادت نفس موقفه الأول الوارد في كتابه تهافت الفلسفه مثل كتاب الإحياء والمنقذ والاقتصاد في الاعتقاد والمضمون الكبير والصغير وهذا يدلّ على أنه حافظ على موقفه الأول بل ودعمه أكثر. كيف يمكن إذن أن نفهم هذا الموقف الوارد في الميزان؟ إن ما توصلت إليه بعد قراءتي للغزالى هو أن هذا الإمام كان يسير في خط واضح ومتضاد من الذراية وتحوله إلى التصوف ليس أزمة وإنما هو درجة قصوى من تطوره العلمي والروحي تعتبر توصلاً لما كان عليه وليس انقطاعاً، ذلك أن "آخر ما يخرج من رؤوس الصديقين حب الرئاسة" (ميزان العمل ص 78) "ولذة الرئاسة والغلبة هي أشد التصاقاً بالعقلاء" (نفس المصدر والصفحة أي إن الغزالى في الفترة الأخيرة نزع عن نفسه حب الرئاسة والغلبة طمعاً في الاتحاق بزمرة الأولياء الذين تحصلوا على كمال القوة العقلية وهي الحكمة لذاتها وهي آخر مرحلة يطبع فيها إنسان.

أما نسبة الغزالى إلى التصوف وارتباطه إليهم لا يدلّ على أنه يؤمن بكل معتقداتهم ذلك أن الغزالى نقد المتصوفة في موقف مختلف ومن أبرزها نذكر نقده موقفهم من العقل وموقفهم من التأويل. أما عن الموقف الأول فقد أبرزته في الفصل الثالث : قيمة العقل /

أما الفرقة الرابعة "فهم جماهير من الحمقى ينكرون الآخرة هكذا ينعتهم الغزالي كما ينفي عنهم صفة الفرقة لأنهم ليسوا من زمرة النظار يعتقدون أن الموت عدم محض".

ناقش الغزالي هذه الفرقة والجماعة لكشف حماقتهم حسب رأيه فأرجع موقفهم إلى غلبة الشهوة عليهم فلم يقدروا مقاومة الهوى كما أنهم ينسبون هذا الموقف إلى أسماء كبيرة معروفة بدقائق العلوم كأرسطو وأفلاطون ولكن دون أن يكون لديهم برهان يصدق ما نقلوه

---

النظر، وأما عن موقفهم من التأويل فيمكن أن نذكر ما أورده الغزالي في كتابه مشكاة الأنوار يقول : "فأنا أجمع بين الظاهر والسرّ جميعاً فهذا هو الكامل وهو المعنى بقوله "أي أهل الحقيقة" الكامل من لا يطفئ نور معرفته نوراً ورمه ولذلك ترى الكامل لا تسمح نفسه بترك حدّ من حدود الشرع مع كمال البصيرة، وهذه مغلطة منها وقع بعض السالكين إلى الإباحة وطي بساط الأحكام ظاهراً حتى أنه ربما ترك أحدهم الصلاة وزعم أنه دائماً في الصلاة بسره وهذا سوى مغلطة الحمقى... وأما ما ذكرناه فهو جواب وهفوة سالك حسده الشيطان فدلاه بحب الغرور" ص 162. إلى جانب هذا النقد يوجه الغزالي نقده في خصوص المتصوفة القائلين بالحلول والاتحاد وبالوصول ويقول بأن كل ذلك خطأ (المنقذ ص 141). تستنتج مما تقدم أن نسبة الغزالي إلى التصوف لا تعني إيمانه بكل اعتقاداته فقد خالفهم في شأن العقل وفي حكم الظاهر والباطن في أمر الشرع وفي معنى الاتحاد والفناء وغيرهما وبالتالي فالغزالي بقي مؤمناً بالحشر الجسيدي ولكنه كان يوضّح دوماً اللذة العقلية لأنها الأبعد عن التصور خلافاً للذلة الجسدية وذلك لأن نص الشرع حسب الغزالي يجب أن نقبله في ظاهره وباطنه وهو معنى الكمال (راجع معنى خلع النعلين والجمع بين الظاهر والباطن كما أورده في مشكاة الأنوار ص 161) فللقرآن ظاهر وباطن واحد ومطلع ويجب الإيمان بكل هذه الدرجات وعدم الاقتصار على واحدة فقط ففي الاقتصار حمق الحشوبيين من أهل الظاهر وحمق أهل الباطن: والحكمة هي الكمال أي القول بهما معاً فالحشر جسيدي كما في ظاهر الآية وعقلي كما في باطنها وسرّها.

عن الفلسفه أو برهان الفلسفه على قولهم والحال أن مثل من ينكر اليوم الآخر حريص على الدليل والبرهان عندما يكون في أمر آخر يهم حياته ومعاشه "فيصدقه لموافقة طبعه ولا يطالبه بالبرهان في نقل المذهب عن نقله ولو أخبره بأثر يتعلق به خسارة درهم لكان لا 28<sup>٢٨</sup> يصدقه إلا ببرهان ."

ويذهب الغزالى شوطا في مناقشة هذا الاتجاه حيث يبين أن الإنسان مهما كان موقفه مع الإيمان أو ضدّه فإنه مطالب بالاشتغال بالعلم والعمل والإعراض عن ملاذ الدنيا بل الإنسان في حياته كثيراً ما يقدم تضحيات جسام انتظاراً لنتيجة مظنونة وليس مقطوعاً بها وهذا يعني أنه إذا كان أمر الآخرة في مرتبة الظن فالعقل يوجب السعي والتشمير "فعقلك يتقادسك سلوك طريق الأمان واجتناب مثل هذا الخطر الهائل" 29<sup>٢٩</sup> . فإن كانت الآخرة وهما لم نخسر شيئاً وإذا كانت حقاً ويعيناً نجوناً، إن هذا الاستدلال لا يأخذ قوة البرهان الفلسفى وإنما يأخذ فاعيلته من الناحية النفسية فالعاقل يكره التهوّر ومن التهوّر الكفر بعدم وجود اليوم الآخر لأنه لا دليل يمكن اعتماده وبالتالي فأقل ما يمكن قوله إنه ممكن وهذا الإمكان أو الظن كاف للانتباه والاستعداد. إن هذه المسألة خطيرة ولا يمكن للعقل أن يقف منها موقفاً لا أدريأ أو ريبياً ومن ثم فإن القول بالإمكان قد يساوي القول بعدم الإمكان وهذا كاف لجعل النفس تتأنّب لل يوم الآخر فقد يكون الممكن حقاً وفي هذا نجاة المرء، أما إذا كان الممكّن وهو فلم يخسر الإنسان شيئاً لأن كلـ

28- ميزان العمل ص 9

29- ميزان العمل ص 10

الفرق المقرّة باليوم الآخر والمنكرة له متفقة على وجود السعادة الدنيوية وفيها تتحقق العزة والكرامة والمكانة والقدرة والسلامة من الغموم والهموم ودوم الراحة والسرور وهذا أيضا لا يفوز به الإنسان إلا بالعلم والعمل<sup>30</sup>. أما العلم ففيه لذة لا يعرفها من لم يذق لذة اكتشاف المشكلات وهي لذة لا نهاية لها لأن العلوم لا نهاية لها وأما العمل فهو رياضة الشهوات النفسية وضبط الغضب وجعلها مذنة للعقل تحقيقا للحرية "إذا العالم العامل أحسن الناس حالا عند من رأى السعادة مقصورة على الدنيا"<sup>31</sup>. والممعن في اتباع الشهوات شقي في الدنيا باتفاق الجميع وشقي في الآخرة عند الثالث فمن لم يطلب السعادة الأخرى فهو يعيش حالة الغفلة إذن.

تبين لنا إذن أن السعادة عند الغزالي لا تكون سعادة حقيقة إلا إذا كانت أخرى وأن طريق تحقيقها هو العلم والعمل وهو نفس طريق المؤمن بالسعادة الدنيوية ولذلك يجب على العقلاط طلب العلم والإقدام على العمل بالارتفاع عن حضيض التقليد والاتباع إلى دروة الاستبصر وبكسر الشهوات وقهرها وتخلص العقل عن رقّها واستبعادها وبالتقدير والنظر في ملوك العالم وفي باطن النفس وصولا إلى كمالها الخاص "إذ لا معنى للسعادة إلا نيل النفس كما لها الممكن لها"<sup>32</sup>.

<sup>30</sup>- ميزان العمل ص 12

<sup>31</sup>- ميزان العمل ص 13

<sup>32</sup>- ميزان العمل ص 15

فالسعادة الحقيقة إذن هي السعادة الأخروية وهذا إثبات أول خرج به الغزالى عن مفهوم السعادة الأرسطية. أما الإثبات الثاني فيتمثل في أن السعادة التي هي كمال النفس تحصل لها بعد المجاهدة والرياضة حتى ينكشف لها الإلهام الإلهي " وإنما الوصول إليه بالتجربة عن علاقـة الدنيا والأنـكابـ بـجملـة هـمة على التـفكـير في الأمـور الإلهـية حتى يـنكـشـف لهـ بالإـلهـامـ الإـلهـيـ جـلـيـهاـ وـذـلـكـ عـنـ تـصـفـيـةـ نـفـسـهـ عـنـ هـذـهـ الـكـدـورـاتـ .ـ وـالـوـصـولـ إـلـىـ ذـلـكـ هوـ السـعـادـةـ ،ـ وـالـعـمـلـ هوـ المـعـينـ عـلـىـ الـوـصـولـ إـلـيـهـ"<sup>33</sup> فـطـرـيقـ السـعـادـةـ إذـنـ الـعـلـمـ وـالـعـمـلـ وـهـوـ طـرـيقـ مـتـقـنـ عـلـيـهـ عـنـ الـعـقـلـاءـ حـسـبـ الغـزـالـيـ وـيـوجـدـ طـرـيقـ آخـرـ هوـ الـبـصـيرـةـ الـتـيـ تـجـعـلـ الـكـشـفـ الإـلهـيـ مـمـكـنـاـ وـالـسـعـادـةـ هـبـةـ إـلهـيـةـ وـبـهـذاـ إـثـبـاتـ الثـانـيـ يـصـبـحـ لـمـفـهـومـ السـعـادـةـ عـنـ الغـزـالـيـ خـصـوصـيـتـهـ إـلـاسـلـامـيـةـ سـوـاءـ قـلـناـ بـالـعـلـمـ وـالـعـمـلـ أـوـ بـالـبـصـيرـةـ :

وـحدـ السـعـادـةـ إذـنـ هوـ تـحـقـيقـ كـمـالـ النـفـسـ أـحـدـهـماـ بـالـعـلـمـ وـالـعـمـلـ أيـ "ـبـتـعـلـمـ بـشـرـيـ وـتـكـلـفـ اـخـتـيـارـيـ يـحـتـاجـ فـيـهـ إـلـىـ زـمـانـ وـتـدـرـبـ وـمـارـسـةـ...ـ وـالـثـانـيـ يـحـصـلـ بـجـودـ إـلـهـيـ...ـ وـقـيـلـ إـنـ ذـلـكـ قدـ يـحـصـلـ أـيـضـاـ بـغـيـرـ الـأـنـبـيـاءـ وـهـمـ الـذـينـ يـعـبـرـ عـنـهـمـ بـالـأـوـلـيـاءـ"<sup>34</sup> .ـ وـكـمـالـ النـفـسـ يـتـحـقـقـ بـكـمـالـ قـوـاـهـاـ أـيـ بـتـحـقـيقـ أـمـهـاتـ الـفـضـائـلـ فـكـمـالـ الـقـوـةـ الـعـقـلـيـةـ هوـ تـحـقـيقـ الـحـكـمـةـ وـكـمـالـ الـقـوـةـ الـغـضـبـيـةـ هوـ تـحـقـيقـ الشـجـاعـةـ،ـ وـكـمـالـ الـقـوـةـ الـشـهـوـانـيـةـ هوـ الـعـفـةـ،ـ وـكـمـالـ النـفـسـ كـلـهاـ هوـ الـاعـدـالـ وـهـوـ قـانـونـ الـعـالـمـ .ـ وـبـمـثـلـ هـذـاـ التـرـتـيبـ وـالـعـدـلـ قـامـتـ السـمـاـوـاتـ وـالـأـرـضـ حـتـىـ صـارـ الـعـالـمـ

<sup>33</sup> - مـيزـانـ الـعـلـمـ صـ 16

<sup>34</sup> - مـيزـانـ الـعـلـمـ صـ 51

كَلْه كالشخص الواحد متعاون القوى والأجزاء<sup>35</sup> . وأمّا من ظن أن الآخرة لا أصل لها فهو الكفر المحسن والضلال الصرف.

ومهما كان هذا الاعتقاد معمما بعدت الإنسانية عن صاحبه

\*  
\*\*<sup>36</sup> والتحق بالهلكى على كل حال

إذا كانت السعادة الأخروية هي السعادة الحقيقة فكيف يتم

تحقيقها عند الغزالي؟

يعتقد الغزالي أن السعادة الدنيوية هي الطريق المؤدية إلى السعادة الأخروية إذ لا فرق بين الأخروية والدنية إلا بتأخير وتقديم

---

<sup>35</sup> - ميزان العمل ص 60

\* القول بالكفر المحسن والضلال الصرف حكم يتحدث باسم الحقيقة لذلك فهو محسن وصرف أما تكفير الفلسفه فهو بحكم الشرع لأن الفلسفه مؤمنة باليوم الآخر لكن بوجه آخر يختلف عن الوجه الذي أخبر به الشرع والانتباه إلى هذا التمييز قد يغدرنا في فهم موقف الغزالي من الفلسفه ومسألة التكفير وفي فهم موقفه الخاص من اليوم الآخر . كما أن الغزالي في كتابه ميزان العمل مشغول بإثباتات اليوم الآخر وليس بإثباتات وجهه وذلك لمقارنته بمن ينكره ويجد وجوده، وبين الإنكار والإثبات موافق متناقضة من الحياة الدنيوية والأخروية ومن السعادة ذاتها، خصوصا وأن الغزالي يشرع في كتابه هذا العمل ويفسّر فقه النفس .

<sup>36</sup> - ميزان العمل ص 69

\*\* القول باليوم الآخر ليس قوله دينيا فقط حسب الغزالي بل هو قوله تقرضه إنسانية الإنسان، فهو أدلة تحقيق لها ومن ثم يمكن أن نفهم - حسب الغزال - سبب الصراعات القائمة بين الناس، إنه يعود إلى ضعف هذا الإيمان أو غيابه وبالتالي عدم اكتمال مفهوم الإنسانية في الإنسان فردا أو أمة وعدم الاكتفاء بسيطرة سيادة عقلية المصلحة والمنفعة كهدف إنساني تسعى البشرية اليوم إلى تحقيقه والابتعاد عن مقوله السعادة. أي إن الفلسفات المعاصرة لم تعد تثير إشكالية السعادة لأن مفهوم الإنسانية ذاته قد تغير .

وإلا فالخير مطلوب كل عاقل عاجلاً وآجلاً<sup>37</sup> ولذلك فهو يعتقد أن البواعث على الخيرات الدنيوية ثلاثة أنواع حسب درجة الإنسان التي وصل إليها في رقيه الذاتي.

فرتبة العوام يقابلها مقتضى الشهوة وباعتُلُّ الخير عنده الترغيب والترهيب بما يجري ويُخشى في الحال والمآل.

أما رتبة السلاطين وأكابر الدنيا وهم من جملة العقلاة في مقابلها مقتضى الحياة وباعتُلُّ رجاء المحمدة وخوف المذمة ممَّن يعتد بحمده وذمه. أما رتبة الأولياء والحكماء ومحققي العقلاة في مقابلها مقتضى العقل وباعتُلُّ طلب الفضيلة وكمال النفس لأنَّه كمال وفضيلة لا لغاية أخرى وراءها. فليس للأخلاق وللفضيلة غاية سوى تحقيق ذاتها وهذا التحقيق هو المسمى سعادة؛ وكما أن في سعادة الدنيا يتفاوتُخلقُ في الدرجة والرتبة، يتفاوت الناس في السعادة الأخروية فمنهم من يرحب في ثوابه الموصوف له في الجنة وهي رتبة العوام، ومنهم من يرجو حمد الله ويختلف ذمه من جهة الشرع وهي منزلة الصالحين، ومنهم من لا يبغى إلا مرضاه الله وابتغاء وجهه وهي منزلة الصديقين والنبيين.

---

37 - ميزان العمل ص 68

\* إذا كان بعض المتصوقة يحتلُّون رتبة الصديقين فإنهم لا يبغون إلا مرضاه الله والنظر إلى وجهه، ومن هذه الجهة ينكرُون اللذة الحسية، وهذا الإنكار لا يعني استحالة إمكانها لأنَّ العقل لا يقضي بذلك إلى جانب أنَّ الشرع قد أخبر عن وجودها كما أنَّ التسليم بالابتداء أصعب من التسليم بالإعادة إذ الإعادة خلق ثان (راجع الاقتصاد في الاعتقاد ص 108) فالإنكار لا يمكن أن يعني إلا رفضهم الخاص للذلة الحواس لأنهم يطمعون في النظر إلى وجه الله وليس شيئاً سواه فمن "عبد الله لطلب الجنة أو للحرز من النار فهو لئيم وإنما مطلب القاصدين إلى الله أمر أشرف من هذا". (ميزان العمل ص 8) فهم يطلبون

إن هذه الدرجات الدنيوية والأخروية متوافقة ومتاغمة. فحسب  
الدرجة التي يحققها الإنسان في دنياه يجد لها مقابلًا في آخرته وهذا  
دليل على أن أمر الآخرة ليس بعيداً عن أمر الدنيا والاهتمام بها هو  
اهتمام بالدنيا أولاً لأنها مزرعة الآخرة والطريق المؤدية إليها "المعين  
على قضاء حاجات الدنيا معين على الآخرة إذ الوصول إلى الآخرة  
<sup>38</sup>  
بهذه الأسباب الدنيوية"

إن السعادة الدنيوية التي تعين على الآخرة سعادة حقيقة ولكن  
الاسم على الأخروية أصدق أمّا التي لا تعين فهي سعادة مجازاً أو  
غطّاً وهذه السعادة تتلاعّم مع معاني أخرى كالمنفعة والجمال واللذة  
وتحديد هذه المعاني يشترط علماً بحقائق الأمور لكي يدرك الإنسان ما  
هو باق وما هو فان فيعلم أن السعادة الأخروية هي أشرف سعادة لأنها  
لازمّة لا تزول ودائمة لا تحول وباقية لذاتها وثمرتها في الدار الآخرة  
<sup>39</sup>  
إلى غير نهاية .

---

الأشرف ومن طلب هذه الدرجة يؤمن بوجود الدرجات الدنيا ولكنه ينكرها في حق نفسه  
لأنه أكمل وأرقى .

إذا كان هذا الفهم ممكناً علمنا من هذه الجهة لماذا لم يكفر الغزالى المتتصوفة المنكرين للذرة  
الحوالى في المعاد مثلاً فعل ذلك مع الفلسفه إذ أن الفلسفه أنكروا صراحة حشر  
الأجسام وهذا في حكم الشرع كفر وفي حكم العقل كذب وخطأ كما أن الغزالى يحدّثنا في  
الميزان عن ثلاثة أشكال من الحشر على حسب رتب الناس العامة والصالحون  
والصديقون . (راجع ميزان العمل ص 68).

<sup>38</sup> - ميزان العمل ص 73

<sup>39</sup> - ميزان العمل ص 78

أَمَّا السُّعَادَةُ الدُّنْيَوِيَّةُ فَفَانِيَّةٌ إِذَا اسْتَوَى إِلَيْهَا صَرِيعُ جَوْعٍ وَقَتِيلٌ<sup>40</sup>  
 شَبَعٌ<sup>41</sup> وَجَمِيعُ لَذَاتِ الدُّنْيَا شَبَعٌ : مَأْكُولٌ وَمَشْرُبٌ وَمَنْكُحٌ وَمَلْبُسٌ  
 وَمَسْكُنٌ وَمَشْمُومٌ وَمَسْمُوعٌ وَمَبْصُرٌ وَهِيَ بِجَمِيلَتِهَا خَسِيَّةٌ<sup>42</sup> وَمِنْ  
 آفَاتِهَا أَنَّ كُلَّ وَاحِدَةٍ مِنْهَا يَتَبرَّمُ بَعْدَ اسْتِفَائِهَا فِي لَحْظَةٍ، فَلَيَعْتَبِرُ حَالَةُ  
 الْفَرَاغِ عَنِ الْجَمَاعِ وَالْأَكْلِ بِمَا قَبْلَهُ وَلِيَنْظُرْ كَيْفَ يَنْقُلِبُ حَالَةُ الْمَطْلُوبِ  
 مَهْرُوبًا عَنِ الْحَالِ فَأَيْنَ يُوازِي هَذَا مَا تَدُومُ لَذَتِهِ وَلَا تَفْنِي أَبْدَ الْآبَادِ  
 رَاحَتِهِ، وَهُوَ الْابْتَهَاجُ بِكَمَالِ النَّفْسِ بِالْفَضَائِلِ النُّفْسِيَّةِ خَصْوَصًا  
 وَالْاسْتِيَلاءُ عَلَى الْكُلِّ بِالْعِلْمِ وَالْعَمَلِ<sup>43</sup> . إِنَّ هَذَا التَّصْوِيرُ الْمَفْعُومُ  
 بِالرُّوحَانِيَّةِ وَالَّذِي يُعْطِيهِ الْغَزَالِيُّ لِمَعْنَى السُّعَادَةِ سَوَاءَ الدُّنْيَوِيَّةِ مِنْهَا  
 وَالْآخِرَوِيَّةِ يَعْكِسُ مَوْقِعًا مُعِينًا مِنَ الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ مَعًا، وَهُوَ مَوْقِعٌ  
 يَعْكِسُ تَنَاقُضًا حَيَّا يَجُبُ إِدْرَاكُهُ عَلَى حَقِيقَتِهِ وَهُوَ "أَنَّ حُبَّ الدُّنْيَا رَأْسُ  
 كُلِّ خَطِيئَةٍ وَأَنَّ الدُّنْيَا مَزْرَعَةً لِلآخرَةِ فِيهَا الْخَيْرُ الْنَّافِعُ وَفِيهَا السُّمُّ  
 النَّاقِعُ"<sup>44</sup> . وَتَتَمَثَّلُ حَقِيقَةُ إِدْرَاكِهِ هَذَا التَّنَاقُضُ فِي الْكَشْفِ عَنِ الْكِيفِيَّةِ الَّتِي  
 بِهَا نَفْصُلُ بَيْنَ الْخَيْرِ الْنَّافِعِ وَالسُّمُّ النَّاقِعِ لِأَنَّهُمَا فِي مَوْقِعٍ وَاحِدٍ وَالْغَافِلُ  
 مِنْ يَقْتْلُهُ سَمْهَا وَالْعَاقِلُ مِنْ يَسْتَفِيدُ مِنْ تَرِيَاقِهَا فَكُلُّ مَا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَوِيَّةِ  
 يَجُبُ أَنْ يَنْظُرَ إِلَيْهِ بِهَذِهِ الْكِيفِيَّةِ فَهُوَ خَيْرٌ مِنْ جَهَةٍ وَشَرٌّ مِنْ جَهَةٍ أُخْرَى  
 أَيْ حَسْبٌ وَظِيفَتِهِ أَوْ بِالإِضَافَةِ إِلَى شَيْءٍ آخَرَ، وَهَكُذا يَعُودُ الْغَزَالِيُّ إِلَى  
 أَهْمَيَّةِ الْعِلْمِ بِحَقَّائِقِ الْأَمْوَالِ الَّذِي يَكْشِفُ لَنَا عَنْ وَظِيفَةِ كُلِّ شَيْءٍ وَدُورِهِ  
 وَرَتْبِهِ وَإِذَا اسْجَمَتِ النَّفْسُ مَعَ الْغَایِيَاتِ سَعَدَتْ وَإِذَا انْحَرَفَتْ هَلَكَتْ.

<sup>40</sup> - مِيزَانُ الْعَمَلِ ص 78

<sup>41</sup> - مِيزَانُ الْعَمَلِ ص 78

<sup>42</sup> - مِيزَانُ الْعَمَلِ ص 79

<sup>43</sup> - مِيزَانُ الْعَمَلِ ص 114

و هذا المعنى يدخل في باب البحث عن الميزان الذي هو جوهر هذا الكتاب فميزان الصلاح إدراك رتبة الشيء، وتحصيله غايته فإذا انحرف الميزان فسد العمل. "الناس ثلاثة : رجل شغله معاشه عن معاشه فهو من الفائزين، ورجل شغله معاشه عن معاشه فهو من الهالكين، ورجل مشتغل بهما وذلك درجة المخاطرين، والفائز أحسن حال من المخاطر"<sup>44</sup>. والرجل الذي شغله معاشه عن معاشه هو الزاهد. و"ليس الزاهد من لا مال له بل الزاهد من ليس مشغولاً بالمال وإن كان له أموال العالمين... فلو أن رجلاً أخذ جميع ما في الأرض وأراد به وجه الله فليس براغب"<sup>45</sup>. لأن الراغب يكون دوماً مغموماً مهوماً. وبالتالي فالرغبة بهذه الكيفية سبب شقاء وليس سبب سعادة. فمن الطرق المؤدية إلى السعادة الدنيوية والأخروية نفي الغمّ ولا يكون إلا بنفي أسبابه، والعاقل إذا أمعن النظر في هذه الأمور خفّ على قلبه أكثر الغموم، فسبب الغمّ لا يخلو إما أن يكون تأسفاً على ماضٍ أو خوفاً من مستقبلٍ أو حزن على سبب حاضر في الحال، فإذا كان على فائت فالعاقل يدرك أن الجزء على ما فات زائد ولا معنى له، وأن الجزء على ما سيأتي به المستقبل إما أن يكون على شيء علاجه محال كالموت فالحزن عليه حماقة أو دفعه بعقل غير مشوب بحزن. وفي هذا التحليل تأكيد على الطابع العملي التجريبي الذي سار عليه الغزالى في جلّ مراحل هذا الكتاب بل إن هذا الباب يفتح باباً مفيدة في عالم التحليل النفسي ومعالجة بعض الظواهر المرضية كالقلق والاكتئاب والغزالى

<sup>44</sup> - ميزان العمل ص 120

<sup>45</sup> - ميزان العمل ص 121

في هذه النقطة أثبتت معرفة عميقه بأحوال النفس وأمراضها وعلاجها  
مقارنة مع ما وصل إليه التحليل النفسي المعاصر .

إذا علمنا أن السعادة غاية الغايات وأنها لا تتحقق إلا إذا عرفنا  
موازين الأشياء ومعاييرها فللعلم معياره وقد حدّه الغزالى في كتابه  
معيار العلم، وللعمل ميزانه وقد حدّه الغزالى في كتابه ميزان العمل  
وكان الغزالى بهذين الكتابين حدّ الموازين التي بها يعصم الإنسان  
نفسه من الوقوع في الخطأ والزلال والنظري قرين العملي والعملي  
قرين النظري فلا يمكن التعامل مع ميزان العمل دون الوقف على  
معيار العلم وإن كان معيار العلم غايتها تحقيق اليقين فميزان العمل  
غايتها تحقيق الفضيلة وكما أن للمعيار شروطاً حدّدها الغزالى في كتابه  
المذكور وهي مقدمات البرهان وشروطه فإن للميزان علامة خاصة ألا  
وهي الشرع "إذا لا يمكن سلوك هذا السبيل إلا بعد اللبس بمكارم  
الشريعة كلها"<sup>46</sup> والشريعة حسب الغزالى "حنيفية سمحه فمهما مست  
حاجته أو حصلت ضرورة كان للشرع فيها رخصة فمن جاوز محل  
الرخصة فلا يكون عن ضرورة بل عن هوى"<sup>47</sup> إذا ما تم الالتزام  
بالمعيار والميزان تحصل في النفس قدرة على السلوك في طريق الله  
تقرباً إليه وهو قرب الكمال وليس قرب المكان وهذا تتظافر شروط  
عديدة هي ما به تكون السعادة ممكنة وتلخص في العلم والعمل حسب  
المعنى الذي حلّناه في ثابا العمل وعصب هذه الشروط وسبب تحقيقها  
يعود إلى الإرادة التي يتحلى بها الإنسان في سبيل الإقلاع الكلي عن

---

<sup>46</sup> - ميزان العمل ص 130.

<sup>47</sup> - ميزان العمل ص 131

التقليد ليكون صاحب مذهب وطريقة أن يكون شاكا والشك دليل على النظر واستعداد للإبصار " فمن لم يشك لم ينظر ومن لم ينظر لم يبصر" <sup>48</sup> . ومن لم يبصر بقي في العمى والضلال" .

إن فهم الغزالى للسعادة إذن له مرتکزات أرسطية ولكنها مشبعة بالروح الأفلاطونية غير أن إطار تفكيره كان إسلاميا خصوصا وأن المرجعيات التي يعتمدها لا تتجاوز حد الآيات القرآنية والأحاديث المنسوبة إلى الرسول أو إلى بعض الأنئمة وقد ساير الغزالى في هذا المعنى فلاسفة الإسلام الذين كان لهم فضل السبق وخصوصا الفارابي وابن سينا لأنهما خصصا في كتابتهما الفلسفية فصولا وكتبا خاصة بإشكالية السعادة فالفارابي مثلا استطاع في كتابين قيمين تحليل مفهوم السعادة يقول ابراهيم مذكور في كتابه "في الفلسفة الإسلامية منهج وتطبيقه" ص 41 "عنى الفارابي كل العناية بموضوع السعادة علما و عملا فخصه بكتابين من كتبه شرح فيما مختلف آرائه الصوفية وبين الوسائل الموصولة إلى السعادة وهذان الكتابان هما "تحصيل السعادة" و "التنبيه على السعادة" اللذان طبعا في حيدر أباد سنة 1345 - 1346هـ وقد امتازا مقرئون إلى الرسائل الفارابي الأخرى الأخرى التي وصلت إلينا بعذارة مادتهما ووضوح أسلوبهما... ولم يكتف الفارابي بهذه الدراسة النظرية بل جد في أن يتذوق السعادة بنفسه وأن يصل بتفكيره وتأمله إلى مرتبة الفيض والإلهام كما صنع أفلاطون من قبل ويقال إنه حضي بذلك مرة أو مرتين" <sup>49</sup> ويكفي في هذه الالتفاتة أن تقرأ

48- ميزان العمل ص 137

49- في الفلسفة الإسلامية منهج وتطبيقه ص 41

تعريفه للسعادة وهو تعريف قريب من حيث المعنى إلى تعریف الغزالی "السعادة هي أن تصير نفس الإنسان من الكمال في الوجود بحيث لا تحتاج في قوامها إلى مادة"<sup>50</sup> غير أن الخلاف يبقى قائماً بين الفيلسوفين في مسألة الفيض التي تعتبر جوهر فلسفة الفارابي والتي لم يرض بها الغزالی بل حاول نقدّها وتجاوزها ومهما كان شأن هذا الخلاف تبقى الرابطة وثيقة بين الغزالی والفارابي في هذه المسألة وربما تكون إمكانية القيام بمقارنة علمية بين التصوف الذي عرفه الفلسفه وتصوف المتصوفة عملية مهمة وجادة لكونها قد تكشف عن وحدة التفكير الساكن في أعماق المتصوف وعن وحدة الروح الساكنة في أعماق الفيلسوف وهو ما حاول الغزالی التحلی به في فلسفته النظرية والعملية حين جمع بين النظر والتصوف في وحدة تتفى كل صراع ولعل هذه الوحدة المسكونة بالتنوع هي التي جعلت متتصوفاً كابن سبعين يصف لغزالی بصفات قبيحة لأنّه خرج عن المعتاد والمعتاد حسبه هو أن تكون كل شيء يقول ابن سبعين وأما الغزالی فلسان دون بيان و صوت دون كلام و تخليط يجمع الأضداد و حيرة تقطع الأكباد مرة صوفي و أخرى فيلسوف و ثالثة أشعري و رابعة فقيه و خامسة محير ... والذي أراده الغزالی لا يصح فإنه أراد أن يفهم إطلاق العقل والنفس من التصوف بصناعة القدماء واصطلاحهم فلا هو خلص التصوف ولا هو قيل فيه فیلسوف<sup>51</sup> غير أن هذا الوصف يبدو غير مدرك لحقيقة فلسفة الغزالی وتصوفه معا وإنما هو موقف متسرّع يدخل في إطار

50- أهل المدينة الفاضلة ص 47

51- بد العارف ابن سبعين ص 144

الخصوصة التي كانت قائمة بين الفلسفه والمتتصوفه وبين الفقهاء والمتتصوفه والفلسفه والمتكلمين والذي يهمنا في هذه المناسبه هو تقييم توجه الغزال الفكري في معنى السعادة لكونها غاية فلسفته.

### (3) تقييم واستنتاج :

إن تفاسير الغزال حسب ما تقدم قائم على البحث في طبيعة العلاقة القائمه بين العقل والوجود أي على طبيعة العلم بما "أن العلم معناه : مثال مطابق للمعلوم كالصورة والنفس الذي هو مثال الشيء" <sup>52</sup> إن هذا التوجه الذي عبر عنه الغزال بوضوح في المنقد من الضلال بقوله وقد كان التعطش إلى درك حقائق الأمور دأبى ودينى" و قوله "إنما مطلوبى العلم بحقائق الأمور" <sup>53</sup> هو الذي دعاه إلى "طلب حقيقة العلم ماهي خصوصا وأنه لم يجد بين الفرق والمذاهب ما يشفي غليله ويطفئ ضمأه إذ قال في شأن علم الكلام إنه صادفه "علماء وأفيا بمقصوده غير واف بمقصودي" <sup>54</sup> لأنه علم يهدف إلى حفظ عقيدة أهل السنة وهو هدف لا يرمي إليه الغزال .

وقال في شأن علم الفلسفه بأنه "اطلع على ما فيه من خداع وتلبيس وتخيل إطلاعا لم أشك فيه" <sup>55</sup> وقال نفس الشيء بالنسبة إلى الباطنية ولكنه لما انتهى إلى الصوفية أدرك "أنهم أرباب الأحوال لا

52- معيار العلم ص 312

53- المنقد من الضلال ص 81-82

54- المنقد من الضلال ص 82

55- المنقد من الضلال ص 91

56- المنقد من الضلال ص 95

أصحاب الأقوال" وأدرك يقيناً "أن الصوفية هم السالكون لطريق الله تعالى خاصة".<sup>57</sup>

إن رحلة الغزالي المعرفية والنقدية بين الفرق أفضت في الأخير إلى ضرورة البحث عن ضوابط وعلامات بها يدرك اليقين وبيني العلم فكان اشغاله بمعيار العلم وبمحك النظر وبالقطاس المستقيم وبالمستصفى<sup>58</sup> وبما أن هذه الكتب وضعت لتكون أساس العلم سواء كان العلم البرهاني أو الفقهي أدرك أن عمله هذا لا يتم إلا بالبحث عن معيار آخر يهم الجانب العملي فكان ميزان العمل.

إن هذه الاهتمامات وهذه التصانيف الحكومية بها جس المعيار تجعلنا ننظر إلى الغزالي على أنه فيلسوف مسكون بها جس القيمة وبالخصوص قيمة الحق وقيمة الفضل كما تدل على ذلك أسماء الكتب المذكورة ولا يعني هذا أن الغزالي يقول بوجود قيمتين اثنتين تحكم كل تصوراتنا وموافقنا من الوجود ومن الإنسان وذلك لأن الغزالي يرمي في الأخير إلى الكشف عن قيمة واحدة ومحركها هي الكمال وأعني كمال النفس ويمكن أن تكون قيمة العدل كما يمكن أن تكون قيمة السعادة وذلك لأن هذه الأسماء تدل في حقيقتها وحسب الغزال على عمق قيمي واحد فالسعادة هي بمعنى الكمال الخاص بالنفس أي عندما تتحقق النفس العدالة تتحقق كمالها أي سعادتها وهذا التحقيق يطلب معرفة بالكيفية والكيفية تحيلنا إلى معنى العلم وهو قيمة أخرى

---

57- المنفذ من الضلال ص 133 - 139

58- لم أذكر هذه الكتب حسب الترتيب التاريخي

ولكنها ليست مستقلة لأنها موجهة بالقيمة الأولى ألا وهي العدل / السعادة / الكمال .

إن قيمة العلم في معرفة الحق أي تأسيس فضيلة الحكمة وهذه لها معيارها غير أن هذا المعيار يطلب شروطاً أخرى خارجية عن ذاته ولكنها في نفس الوقت شروط إمكانه لأن المعيار ليس إلا جملة الشروط الداخلية والمقاييس الخاصة ببناء العلم في ذاته أي إن الغزالى مؤمن بأن العلم لا يمكن نزعه من واقعه الحي أي واقعه الإنساني بكل تعقidiاته فأنبته في أرضه الاجتماعية والسياسية والزمانية وهذا الإنزال الذي نرى علاماته داخل معيار العلم نرى كيفيته في ميزان العمل فالعلم هو عمل العقل أي هو نشاط أو فاعلية إنسانية وبالتالي فهو قيمة قائمة على معيار اليقين / الحق . وعمل العقل ليس متعالياً عن منتبته فهو مشدود إلى عمل قوى أخرى لا نقل قيمة وهي عمل القوة الغضبية وعمل القوة الشهوانية وبما أن "الفكرة متعددة بين الشهوة والعقل" وبما أن "الغضب غول العقل" فإن قيمة الحق رهينة قيم أخرى هي قيمة الشجاعة بما هي كمال يحصل في القوة الغضبية وقيمة العفة بما هي كمال يحصل في القوة الشهوانية وحصول هذا الكمال يتم عبر المجاهدة وهي رياضة نفسية عملية تقوم بها الذات وهكذا ترجع كل القيم في عملية تأسيسها إلى العمل والسلوك الفردي والاجتماعي فالمجاهدة وإن كانت تضمن هذه الفضائل فهي تضمن الضمان الدائم لقيمة الحق لأنه حق ناتج لا عن عمل العقل فقط وإنما عن عمل العقل الخاضع لفعل المجاهدة لجعل الفكرة مستقرة في العقل غير متعددة كما كانت في بداية عهدها وهذا القول يفيدنا في معرفة قيمة اليقين الذي

يطلبه الغزالي فهو يقين لا يقارنه إمكان الغلط والوهم دون الاستناد إلى أي ضمان<sup>59</sup> لأنه ابتدأ بالتطهير والتصفية عبر المجاهدة فأدرك العقل صفاء وجوهريته فأضحي نورا غير مشوب بظلمة ومطلا على عالم الناسوت واللاهوت اطلاعا يجعل صاحبه في عالم العقل الخالص أي العقل بما هو غريزة أي العقل بما هو نور إلهي يعيش الكشف والإلهام لأنه طرق الباب العرفان بعد ما كان مشدودا بالأرض منحنيا إليها.

إن ميزان العمل يهبي الشروط العملية التي تجعل القول العلمي ممكنا ثم يتولى معيار العلم بناء العلم ذاته و من هنا يكون استكمال القوة العقلية فضيلة أولى تمكنا بدورها من استكمال القوة الغضبية واستكمال القوة الشهوانية و تلك عملية جدلية لا تتوقف في عروجها إذ الكمال الإلهي الذي لا يحده وصف تأثر وتأثير فعل وانفعال مجاهدة ومكاشفة.

إن القيمة الكلية بما هي قيمة الكمال أو العدل أو السعادة هي القيمة التي تترجم نظرتنا للعالم وللأشياء وهي التي تحدد كيفية سلوكنا تجاهها فتصنع أخلاقنا أي تنظم علاقاتنا وفي هذا المستوى نكون في مستوى التربية والتعليم بما هو مستوى قادر على صناعة النماذج الأخلاقية / السلوكية تacula إلى المثل العليا التي نعتنها بالكمال أو تحصيلا للسعادة وبالتالي تأكيدا على ظاهرة التغير التي هي سنة

-59- مثلاً فعل ديكارت حينما جعل اليقين قائماً على الضمان الإلهي ولكن نقد التحليل النفسي أثبت أن العقل لما يفكر ليس هو الذي يفكر وبالتالي يجب أن نحفر في داخله لنكشف مكوناته اللاشعورية لأنها هي التي تفكّر عوضاً عنا.

السلوك البشري خصوصاً إن لم يكن جوهر الوجود نفسه ولكنه تغير موجه نحو غاية ويحمل في طياته قيمة التي يريد تحقيقها وتلك الغاية هي السعادة فهي مطلوبة لذاتها.

إن هذا القول لا يعني أن الغزال من أنصار فكرة الإلزام في الأخلاق أي من أنصار نظريات الإلزام أو ما يسمى بـ "الديونتولوجيا" Deontologie أي نظرية الواجب<sup>60</sup> بحيث تصبح الأخلاق جملة من الأوامر والنواهي وذلك لأن الغزال من جهة ثانية وانسجاماً مع واقعيته وارتباطه بالعوامل المادية المحيطة يرجع الأخلاق السائدة إلى أصولها الاجتماعية وأسبابها النفسية والثقافية بل والبيولوجية أيضاً فيقيم تحليلاً لأشكال السلوك ويكشف عن دواعيه وبواعته ويشخص مظاهره مطلاً على خلفياته الباطنية وذلك لأن الواقع المادي سلطته على السلوك ويصعب الخروج عنه إنها سلطة العادة ولكن دور الشيخ في تغيير السلوك كدور الطبيب في علاج الأبدان حيث يبادر الشيخ بمعالجة المريد معالجة تليق بمقامه ودرجته مبتدئاً بالتطهير ومتنتها إلى اكتساب سلوك جديد سرعان ما يصبح سلوكاً بالطبع بعد ما كان متلكاً وفي هذا الباب كان الغزالى دارساً للسلوك ممارساً لعملية التحليل النفسي فالتصوف قد أمده بأدوات عمل دقيقة وبارعة في فهم السلوك وتغييره.

إن فلسفة العمل هي فلسفة في النفس البشرية تمكناً من كشف حقيقة ما هو قائم وعلاجه حسب الإمكانيات وهي فلسفة في الأخلاق بما هي صانعة للنماذج حسب معايير العلم وموازين العمل استناداً إلى

---

60- نظرية القيم في الفكر المعاصر د. صلاح فقصوة ص 45

جوهرة العقل التي اجتهد الغزالى في إحاطتها بأسوار تقىها من الفساد لأن الشهوة والغضب يفسدان على العقل إدراكه ونظره وهذه الأسوار مستندة على تعاليم الشرع لأن الفلسفة العملية في جوهرها تطلب حضور الشرع فمثيله بالنسبة إلى العقل كمثل الشمس بالنسبة إلى البصر ولا يعني هذا تضييقاً من مجال العقل وإنما هو استعمال بعض نتائجه لأن الشرع قد علم صدقه من العقل.

والذى يزيد من قوة حضور الشرع وفاعليته في العمل أنه السبب الذى جعل معرفة الله وطاعته واجبة لأن العقل لا يوجب شيئاً من هذا القبيل وفي هذا الباب يناقش الغزال المعتزلة التي ترى أن معرفة الله وطاعته واجبة عقلاً يناقض الغزالى هذه الدعوى بقوله "إن معرفة الله سبحانه وطاعته واجبة بإيجاب الله تعالى وشرعه لا بالعقل خلافاً للمعتزلة"<sup>61</sup> إذ كيف للعقل أن يعلم معنى طاعة الله إلا قياساً على طاعة الخلق للخلق وهذا محال إن الله ليس كمثله شيء ويستحيل القياس أي إن الشرع هو الذي يعلم الخلق وجوب الطاعة وكيفيتها والعقل الذي عرف صدق الشرع وأنه من الله يلزم ذاته بالطاعة لأنه يطيع ذاته في ذلك بل إن الغزالى يذهب إلى أبعد من ذلك فإذا كانت فلسفة العمل عنده هي فلسفة في القيمة ووجهة نحو السعادة الإلهية فإن المبدأ الفلسفى العام الذى انطلق منه يقرّ بأن الوجود ليس ضرورياً في ذاته بل كان في الإمكان أن لا يوجد العالم أو يوجد على نحو آخر أو يوجد دون أن يكلف الإنسان أو يأمره بالطاعة وفي التكليف يمكن أن يكلفه بما لا يطيق وأن الله إيلام الخلق وتعذيبهم من غير جرم سابق

---

61- الإحياء ج 1 ص 113 : راجع الاقتصاد في الاعتقاد ص 97

ومن غير ثواب لاحق فلله أن يفعل بعده ما يريد وليس عليه أن يراعي في ذلك الأصلح...<sup>62</sup> إن هذه المبادئ التي يضعها الغزالي تحذف فكرة الغائية في الكون فليس هناك شيء يجب أن يوجد لأن الوجود وكل أشكاله ليس إلا في حيز الإمكان والله بقدرته وإرادته يعود إليه في آخر الأمر أمر الإيجاد أو الإعدام<sup>63</sup> ومن ثم كان من

62- الإحياء ج 1 ص 112 : راجع الاقتصاد في الاعتقاد ص 91-90

63- لو بحث العقل داخل الوجود عن غاية الوجود ما وجد شيئاً ورأى أن الوجود في ذاته محكوم بالصدفة وأن موجوداته وجدت دون غاية أو هدف إذ ليس في الكون ما يدل على ضرورة وجود هذا الكائن أو غيره. إن البيولوجيا اليوم خصوصاً إثر الثورة الدروزية أصبحت تقرّ هذا المعنى بل ذهبت معه إلى أبعد حدوده يقول فرنسو جاكوب - وهو بيولوجي فرنسي معاصر - : "حل العارض الطارئ الذي تخضع له السماء والأشياء محل ضرورة وجود عالم هي كما هو ولم يكن بالإمكان أن يأتي عالم الكائنات الحية على هيئة مغایرة تماماً لما هو عليه اليوم فحسب بل كان بالإمكان أيضاً أن لا يوجد البتة..." ويمكن أن يتولد عن التناسل من وجوه التغيير ما يتولد ويمكن لكل تنوع مهما يكن شكله أن ينجم سواء أكان بالنسبة إلى ما سبقه في الوجود ظهر من مظاهر الارتفاع أو التدهور وليس في الطريقة التي تستعملها الطبيعة لابتکار مظاهر الجديد آية نية ولا وجود لفكرة الارتفاع أو التدهور أو الخير والشر أو الأحسن والأسوء فالتنوع يقع بمحض الصدفة ونعني أنه يتم في غياب علاقة السبب بالنتيجة مهما تكون العلاقة فالكائن الحي لا يواجه ظروف الوجود إلا بعد ظهوره ولا يمتحن المترشحون إلى التناسل إلا عند ولو جهم عالم الأحياء" (ف. جاكوب : منطق الكائن الحي قاليمار 1970 ص 190 - 192).

إن هذا المعنى الذي أصبح سائداً في العلوم الطبيعية والبيولوجية خصوصاً يدل على أن العقل لا يستطيع أن يكون آية غاية في الوجود بل إنه يتصور وجوده وغيابه دون تصور لأي ضرورة لو أضفنا الشرع إلى هذا العقل لأدرك أن الغاية ليست قائمة في الطبيعة ولا يمكن معرفتها من الطبيعة والبيولوجيا خصوصاً تدلّ على أن العقل لا يستطيع أن يكشف آية غاية في الوجود بل إنه يتصور وجوده وغيابه دون تصور لأي ضرورة لو أضفنا الشرع إلى هذا العقل لأدرك أن الغاية ليست قائمة في الطبيعة ولا يمكن معرفتها من

الضروري أن يكون مع الإيجاد سبيل للاهتداء ليعلم الخلق أنهم مكلفون ومسؤولون وأن جوهر تكليفهم قائم على الطاعة وأن طاعة الله لا تكون إلا بالكيفية التي يريدها الله وأن الحسن لا يكون إلا الحسن الذي حدده الله وكذلك أمر القبح وليس ما حسنه الإنسان. لأن موافق الإنسان من الحسن والقبح وسائر الأخلاق مختلف فيه وخاصة للتركيبة الاجتماعية والسياسية والاقتصادية أي خاضع لأمر معاشهم وعادتهم فالأخلاق متغيرة تغير المكان والزمان وليس بمثل هذه الأخلاق يكون التعبد إذ ليس التعبد اتصالاً بالله فقط بل إنه يكون في الغالب اتصالاً بالآخرين وبالعالم على أن يقصد من هذا الاتصال وجه الله فكل ما كان لوجه الله فهو طاعة وإن كان إتيان شهوة ولا يمكن إدراك مثل هذه الجزئيات في الحياة إلا بواسطة الشرع المقترن بالعقل أو بالعقل المتأدب بالشرع " وعلى الجملة فالعقل لا يهدي إلى تفاصيل الشريعات والشرع تارة يأتي بتقرير ما استقر عليه العقل وتارة بتتبیه الغافل وإظهار الدليل حتى يتتبیه لحقائق المعرفة وتارة بتذکیر العاقل حتى يتذکر ما فقدمه وتارة بالتعليم وذلك في الأحكام الشرعية وتفصیل أحوال المعاد فالشرع نظام الاعتقادات الصحيحة والأفعال المستقیمة والدال على مصالح الدنيا والآخرة ومن عدل عنه فقد ضل سواء السبيل وإلى

---

الطبيعة إن مصدرها النبوة إن غاية الخلق هي العبادة بمفهومها الدينی الواسع والعبادة ليست قضية طبيعية يمكن إدراكتها بالعقل ولو لا الشرع ما أدرك الإنسان هذه الغاية بل وما كان مكفاً بها ولكن العقل من جهة أخرى عندما يعلم هذه الغاية من الشرع لا يستطيع رفضها لأنها لا يوجد في العقل سبب كاف للرفض إن العبادة في العقل في حيز الإمكان وتصبح في إطار الضرورة بسبب ورود الشرع ووجوب التكليف وهذا هو معنى العقل المتأدب بالشرع حسب الغزالى .

العقل والشرع أشار بالفضل والرحمة بقوله تعالى "ولولا فضل الله  
عليكم ورحمته لا اتبعتم الشيطان إلا قليلاً" وعنى بالقليل المصطفين  
<sup>64</sup>  
الأخير .

إن هذه النظرة إلى العالم وإلى الإنسان قائمة إذن على جوهر  
روحى وهو العقل الكامل وبمثى هذا العقل تقع سياسة الحياة وتوقيرها  
وصناعة البهجة وتحصيل السعادة وبالتالي تأسيس الحضارة التي ترفع  
الإنسان فوق رتبة الأنعام فكأن جوهر الحضارة أخلاق عند الغزال لأن  
كل عمل أو فكر يهم معاش الإنسان محكوم بالغايات التي وضعها  
الإنسان وبالمعنى الذي زرعها وإذا كان الله هو معنى الوجود وغايته  
كانت كل الأعمال وأشكال التعقل تهدف إلى الله وتقصد وجهه  
فالتصوف بهذا المعنى هو السلوك إلى الله والسلوك إلى الله لا يعني  
قطع العلاقة مع الإنسان والعالم وإنما إنشاء تلك العلاقة بوجه يكون  
الله حاضرا فيها بل هو معناها الحقيقي الساكن فيها "من هاهنا ترقى  
العارفون من حضيض المجاز إلى يفاع الحقيقة واستكملوا معراجهم  
فرأوا بالمشاهدة العيانية أن ليس في الوجود إلا الله تعالى وأن كل  
شيء هالك إلا وجهه لا أنه يصير هالكا في وقت من الأوقات بل هو  
هالك أبداً لا يتصور إلا كذلك فإن كل شيء سواه إذا اعتبر ذاته  
من حيث ذاته فهو عدم محض وإذا اعتبرته من الوجه الذي يلي  
موجده فيكون الموجد وجہ الله تعالى فقط ولكل شيء وجهان وجه

---

-64- معارج القدس ص 58 - 59 والأية المذكورة من سورة النساء : 4 - 83

إلى نفسه ووجهه إلى ربه فهو باعتبار وجه نفسه عدم وباعتبار وجه الله تعالى موجود إلا الله تعالى ووجهه<sup>65</sup>

إن هذه الوحدة الوجوية التي يعبر عنها الغزالى كحال من أحوال العروج عند المتصوفة سرعان ما تعود إلى رشدها "فكلام العشاق في حال السكر يطوى ولا يحكي فلما خف عنهم سكرهم وردوا إلى سلطان العقل الذي هو ميزان الله في أرضه عرفوا أن ذلك لم يكن حقيقة الاتحاد بل شبه الاتحاد".<sup>66</sup>

فالحياة على الأرض قائمة على ميزان العقل الذي في حقيقته "شرع من داخل" وبالتالي فهي حياة أخلاقية قائمة على الترويض والتهذيب المسمى مجاهدة سعيا نحو تحقيق الكمال ولو واصل الإنسان سلوكه في هذا العروج وصل إلى حال أخرى ي FN فيها عن نفسه "تسمى بلسان المجاز اتحادا أو بلسان الحقيقة توحيدا ووراء هذه الحقائق أيضا أسرار يطول الخوض فيها"<sup>67</sup> وبما أن الحياة أخلاقية في جوهرها حسب النموذج الذي يدعوه إليه الغزالى فإن الفلسفة العملية حسبة لا يمكن أن تكون إلا علما بالنفس وعلما بكيفية المعيشة مع الأهل والولد وعلم سياسة أهل البلد والناحية وضبطهم والأساس المتحكم في هذه العلوم هو علم النفس لأن من عرف نفسه أدرك العالم أي أدرك ربه لأنه حقيقة هذا العالم كما سبق بيانه ومن ثم كانت أشرف أصول الصناعات السياسات إذ لا قوام للعالم إلا بها وأشرف هذه السياسات الأربع بعد

138- مشكاة الأنوار ص 65

140- مشكاة الأنوار ص 66

141- مشكاة الأنوار ص 67

النبوة إفادة العلم وتهذيب نفوس الناس<sup>68</sup> . وبهذا المنطق يؤسس الغزالى عالم الإنسان علم النفس وعلم السياسة و يجعله قبل سياسة الخلفاء والولاة والسلاطين لأن حكم الناس خاصتهم وعامتهم لا يكون إلا بيد السلاطين غير أن الذى يشرع لهذا الحكم ويوجهه هم العلماء الذين هم ورثة الأنبياء والعارفون بحقيقة الإنسان شريطة أن لا يكون العالم مع السياسي فضوررة التفريق بينهما لا يمكن دفعها لأجل نشر العدل وخضوع السلطان للشرع لا مفر منه لأن السلطان ليس الشرع بل خادمه وأداة إظهاره ولو كان السلطان هو الشرع لحكم الأمراء الناس بأهوائهم ولا يستقيم حال الأمة إلا بحكم عارف بالإنسان ظاهراً وباطناً وهذه المعرفة من مهام العلماء العارفين دون أن يتجاوزوا هذه المهام نحو الحكم والإمارة . فالعالم المشرع لا يكون سلطاناً بل يحتاج إلى سلطان ، فالدين والسلطان توأمان ولكنهما متفرقان من حيث الوظيفة يخدم الواحد منها الآخر . ووظيفة الدين بناء الأساس ووظيفة السلطان حراسته وما لا أنس له فمهدوم وما لا حارس له فضائع<sup>69</sup> ذلك أن طبيعة الإنسان قائمة على الاجتماع ، والمجتمع يفرض قيام العدل بينهم بواسطة قانون في المعاملة فلولاه لتنازعوا وتقاتلوا وهلكوا والفقه هو

<sup>68</sup>- ميزان العمل ص 88

<sup>69</sup>- ميزان العمل ص 72

يدعو الغزال إلى التفريق بين الدين والسلطان في سياسة الإنسان وذلك لأن كل واحد منهما له سياسة يستقل بها عن الآخر وسياسة الدين أرقى لأنها تبني الأساس ولأن العلماء هم الذين يباشرونها غير أن هذه المباشرة يجب أن تحول إلى السلطان لممارسة سياساته وبسط سلطانه ولكن وفق الشرع فهو تفريق وفصل بينهما من جهة وصلة واتصال من جهة أخرى .

بيان ذلك القانون<sup>70</sup> والسلطان هو ممارسة ذلك القانون وتنفيذه فمن له علم بالباطن له علم بالظاهر وهذا شأن العلماء ويستحيل العكس وهو شأن السلطان.

بهذا المعنى تصبح فلسفة العمل عند الغزالى قائمة على فقه النفس وغايتها تأسيس علم بالإنسان أي علم بكيفية العمل وهو علم لا يمكن تأسيسه إلا بعلم نظري عيناه مشدودة إلى عالم السماء أما شرط تحقيقه فلا يكون إلا بسياسة النفوس والأبدان ومعرفة عللها وكيفية معالجتها على نحو عملي ينتقل بالإنسان ذرة ذرة نحو الكمال الإنساني الممكن وهذا تكون رؤية الغزالى للعالم هي التي حددت رؤيته للإنسان و سياساته وبما أن جوهر رؤيته للعالم صوفية محكومة بالعقل الكامل<sup>71</sup> فإن جوهر رؤيته للإنسان أخلاقية محكومة بالعقل والشرع وهذا هو النموذج الحضاري الإسلامي الذي يريد الغزال تحقيقه حسب علمه وما وصل إليه إدراكه فإذا تأسست الأخلاق على هذا النحو لا يكون الإنسان إلا سويا في شخصه وفي علاقته وفي علمه وعمله ويستحيل العكس فيستقل ويرتفع عن عالم الأنعام حقيقة وليس مجازا كما أن هذا النموذج الحضاري الموسوم بالصبغة الإسلامية والمستفاد من بحر علوم العالمين لا نراه عند الغزالى فقط بل هو هدف أمن مختلفة تبحث عن مخرج لهمومها وحل لقضاياها أي إنها تبحث عن نموذج حضاري جديد لأن النموذج السائد اليوم أصابته علل فأقعدته

<sup>70</sup>- ميزان العمل ص 106.

<sup>71</sup>- العقل الكامل : عقل المتصوف وهي درجة النزق والحال وهي أقصى درجات العقل النظري والعقل العلمي هو العقل الذي يكون نتيجة علومه بل هو جملة علومه ويرتقى في ذاته برقي علومه (راجع الأحياء : بيان تفاوت الناس في العقل ج 1 ص 87 وما يليها)

وها أن المفكرين اليوم يحللون طبيعة هذه العلل ويفحّثون عن أسلوب معالجتها.

## الفصل الثاني الحضارة والأخلاق

إذا كانت الحضارة هي ما به يسمى الإنسان فوق المرتبة الحيوانية حسب التعريف الفرويدي<sup>1</sup> فإن سيرورتها المعاصرة أدت إلى مشاكل حادة ذلك أن "تقدمنا في الحضارة المادية هو الذي زاد في حدة المشاكل الاجتماعية والسياسية على نحو مدمّر". فالمشاكل الاجتماعية الحديثة ترجم بنا في صراع طبقي يهزم العلاقات الاقتصادية والقومية ويزعزّع أركانها... إن هذه الحضارة التي صنعت الإنسان المعاصر ضخمت جسده حيث "أفروط في البدانة وبقيت فيه الروح على حالها فغدت من الصالحة بحيث لا تستطيع أن تملأه وأصبحت من الضعف بحيث لا تملك أن توجهه وهذا ما يفسر الفجوة التي حدثت بينهما وهو ما يفسر المشاكل الاجتماعية والسياسية والدولية الخطيرة التي هي جمّعاً تعريفات لهذه الفجوة وهذه المشاكل بسعيها لملء هذه الفجوة تثير اليوم جهوداً عظيماً تسير على غير نظام وتذهب سدى إن ما نحتاجه هنا هو ذخائر جديدة لطاقة كامنة ينبغي أن تكون أخلاقية

<sup>1</sup>- راجع كتاب فرويد قلق في الحضارة ترجمة حورج طرابيشي دار الطليعة للدراسات والنشر - بيروت

<sup>2</sup>- فلسفة الحضارة : ألبرت اشفيتشر ترجمة د عبد الرحمن بدوي ص 110 .

هذه المرة... إن الجسد حين يتضخم يتطلب مزيداً من الروح وأن الميكانيكا تقتضي التصوف... ولن تسترد هذه الميكانيكا وجهتها الحقيقة ولن تقدم خدمات تتناسب وقدرتها إلا إذا استطاعت الإنسانية التي زادت من انحنائها إلى الأرض أن تنهض بواسطتها وأن ترנו إلى السماء<sup>3</sup> إن هذه الإنجازات المادية إذن ليست حضارة ولكنها لا تصبح حضارة إلا بمقدار ما تستطيع عقلية الشعوب المتقدمة أن توجهها وجهة كمال الفرد والجماعة وتبعاً لهذا فحين كما من الضروري أن يكون العنصر الروحي في الحضارة قائماً بكل قوته، سمحنا له بالذبول والضياع<sup>4</sup>.

إن الحالة الراهنة للحضارة أصبحت موضع انتقاد الفلاسفة والمفكرين بمختلف تياراتهم، فماركوز يعتقد أن "الخلفية التكنولوجية خلفية سياسية بحكم أن تحويل الطبيعة يفضي إلى تحويل الإنسان وبحكم أن إبداعات الإنسان تتأتى من مجموع اجتماعي وتعود إليه ويمكن أن نقول دوماً إن الطابع الآلي للعالم التكنولوجي لا يحفل في حد ذاته بالغايات السياسية فبإمكانه أن يدخل ثورة على مجتمع أو أن يكون سبباً في تأخره<sup>5</sup>.

ولذلك فإن موقع الإنسان في هذا العالم أصبح واقعاً تحت سلطة المؤسسات وال العلاقات "إن الجسد لا يصبح قوة نافعة إلا إذا كان جسداً منتجاً وجسداً مستبعداً في آن واحد"<sup>6</sup> أي خاضعاً للسلطة التي

<sup>3</sup>- برغسون : منيua الأخلاق والدين : الفصل الرابع PUF

<sup>4</sup>- فلسفة الحضارة ص 111

<sup>5</sup>- هاربارت ماركوز : الإنسان ذو البعد الواحد Ed de Minuit 169-177

<sup>6</sup>- ميشال فوكو (المراقبة والعقاب) ص 30 Edition Gallimard

بiederها أدوات السيطرة والتي يسميها ميشال فوكو بالเทคโนโลยيا السياسية للجسد .

لقد وقع اختصار الإنسان في الجسد و اختصر الجسد في النفع ولا يكون النفع إلا بالاستعباد لأن وسيلة تحقيق النفع هي الإنتاج وهذا التوجه كان نتيجة التغيير الحاصل في مفهوم العمل الذي أصبح لا يتتجاوز الحد الاقتصادي أي مظهر الإنتاج وأداته وفي علاقته بالإنسان أصبح أداة تحقيق لإنسانية الإنسان وتأكيد لذاته أي أن الإنسان يبين من يكون بتبني ما هو قادر عليه وبيان ما هو قادر عليه بقيامه بشيء محدود<sup>7</sup> إن هذا الضيق الذي أصبح عليه مفهوم الإنسان والذي تجندت له الاتجاهات الماركسية مدافعة عن معناه ومحاربة ما سواه هو الذي أفقد الإنسان فاعليته الحقيقة بما هو إنسان قادر ومريد وحر ومسؤول وجعله أداة خاضعة للقانون الطبيعي من جهة والقانون الاجتماعي والسياسي من جهة أخرى بل إن كل التغيرات التي تحصل في العالم إنما تحصل بصورة مستقلة عن إرادة الإنسان يقول ماركس : "إن الناس في الإنتاج الاجتماعي لوجودهم يدخلون في علاقات محددة، ضرورية مستقلة عن إرادتهم هي علاقات الإنتاج التي تناسب مع درجة التطور المخصوص الذي بلغته قوى الإنتاج المادية عندهم"<sup>8</sup> .

إن الإنسان إذن هو نتاج الواقع الاقتصادي . وكل ما له علاقة بالقيم سواء تلك المرتبطة بقيمة الحق أو الخير أو الجمال أو غيرها إنما يرجع في حقيقته إلى هذا الواقع والذي يمكن أن نوجزه في كلمة

<sup>7</sup> بول ربكور : الحقيقة والتاريخ ص 224

<sup>8</sup> كارل ماركس : نقد الاقتصاد السياسي : المقدمة 5 - Paris Edition Sociales 4 - 1957 P.

المال التي جعلها ماركس ومن وراءه المجتمع المادي في نموذجه الحديث تساوي كلمة إنسان يقول ماركس : "لست في ذاتي محدوداً البتة بما أكون ولا بما أستطيع فقد أكون قبيح الوجه ولكن يمكنني أنأشتري أجمل امرأة فلست إذن قبيح الوجه ... وقد أكون في ذاتي كسيحاً غير أن المال يوفر لي أربعة وعشرين رجلاً فلست إذن كسيحاً وقد أكون رجلاً سيئاً لئاماً، عديم الضمير لا مهجة له غير أن المال موفر وكذا يكون مالكه أيضاً والمال هو منتهي الخير فمالكه إذن خير ثم إن المال ينجيني من شرّ اللؤم فإذا الناس يعتقدون أنني نزيه وقد أكون بلا مهجة ولكن المال هو المهة الحقيقة لكل الأشياء فكيف يمكن لمالكه أن يكون بلا مهجة ؟ أضعف إلى ذلك أن المال قادر على اشتراء أناس ذوي مهج وأفكار، أفاليس من له سلطان على ذوي المهج والأفكار هو أبعد في هذا المجال من رجل الفكر نفسه؟ فأنا القادر بمالى على تحقيق كل ما يهفو إليه الفؤاد أفلست إذن مالكا كل السلطات البشرية؟ إذن أفالاً يحول مالي كل صنوف العجز في إلى ضدها؟"<sup>9</sup> .  
 إن حدَّ الإنسان لم يعد هو النطق وإنما أصبح هو المال وأن كلَّ قيم الإنسان تردَّ في آخر المطاف إلى قيمة المال. أليس ذكر هذه النماذج من الفلسفة الغربية المعاصرة يعكس بوضوح قيمة الإنسان

<sup>9</sup>- ماركس : مخطوطات 1844 - المخطوط الثالث 121 - 119 Edition Sociales.

لا يمكن للغزالي أن يعلق على هذه الفقرة إلا بقوله : "إن من قهر شهواته فهو الحرّ على التحقيق بل هو الملك ولذلك قال بعض الزهاد لبعض الملوك ملكي أعظم من ملكك، فقال كيف؟ قال من أنت عبده عبدي وأراد به أنه عبد شهواته وشهواته صارت مفهورة له فعبد الشهوات العاجز عن كسرها وقهرها رفيق وأسير بالطبع لا يزال في عناء دائم وتعب متواتر ابن قضى وطره يوماً عجز عنه أياماً" ميزان العمل ص 13

ومنزلته غير أن الوعي بسلبية هذه القيمة حاضر أيضاً وعمق هذا الوعي يتتأكد شيئاً فشيئاً ولكنه مازال دون القوة الكافية التي تمكنه من التغلب على المعنى السائد وذلك لأنه لم يستطع بعد بناء نظرية كونية جديدة صلبة "إن محاولات الفلسفة النظرية لإيجاد أساس للأخلاق في معرفة طبيعة العالم أصابها الإخفاق فشود أن الأخلاق القائمة على العلم والمجتمع أخلاق لا حول لها ولا قوة..." لهذا وجدت الأخلاق نفسها في العقود الأخيرة من القرن التاسع عشر في موقف لا تحسد عليه<sup>10</sup> إن حالة الانحلال التي دبت في العالم الغربي جعلت كل تعامل مع الفكر يصاب بخيبات بل إن قوة الفكر لم تعد لها المكانة اللائقة بها لأنها عوضت بقوة المال فسيطرت النزعة التشاؤمية وغابت كل المثل العليا وأن "استقصاء النظر في نظرية عن الكون أنشأها الفكر هو الطريق الممكн الوحيد للعثور على الاتجاه الصحيح وسط الاضطراب الفكري الذي يعم العالم اليوم" ولكن كيف ستكون هذه النظرية؟ يجيب صاحب فلسفة الحضارة : "إن الأخلاق التي ترضي الفكر لا بد لها أن تولد من التصوف. وكل فلسفة عميقة وكل دين عميق هما في النهاية كفاح من أجل التصوف الأخلاقي والأخلاق الصوفية ونحن معشر الغربيين وقد شغلنا بالجهود لتأمين نظرة أخلاقية فعالة في العالم والحياة لا نمكن التصوف من بلوغ أهدافه. إنه يعيش بيننا عيشة منزوية متقطعة ونشعر غريزياً أنه في تعارض مع الأخلاق الفعالة ولهذا فليست لنا أية علاقة باطنية به، وغلطتنا الكبرى مع ذلك، هي أن

<sup>10</sup>- فلسفة الحضارة اشفيتسر ص 307

<sup>11</sup>- فلسفة الحضارة اشفيتسر ص 84

نعتقد أننا نستطيع بدون التصور أن نصل إلى نظرة في الكون والحياة الأخلاقية ترضي الفكر ... وقد آن الأوان أن نتخلص من هذه الغلطة، والعمق والرسوخ في التفكير لا يأتيان النظرة في الحياة والعالم الخاصة بالأخلاق الفعالة إلا إذا انبثقت هذه النظرة من التصور<sup>12</sup>.

هكذا يهتمي الفكر الغربي الحديث إلى التصور حتى يعيد نظرته إلى العالم وإلى الحياة فينشئ أخلاقاً فعالة يبني بها الإنسان ويخرجه من الحالة التي تردى فيها إثر سيطرة أخلاق الإنتاج والمنفعة والنفوذ وإذا كان عصرنا "يستدعي التصور" حسب عبارة برغسون فذلك لأن هيمنة العقل بما هو أداة نفوذ وسيطرة لا يمكن أن تصنع الإنسان المطمئن إنما تصنع فقط الإنسان القلق الذي يرى الوجود يبعث على "الغثيان" حسب تعبير "سارتر" إن العقل يجب إذن أن يكون قوة إدراك ومعرفة من جهة وقوة عمل من جهة أخرى فيجمع بين الأرض والانحناء والعمل والعلو والشموخ والرفة والجمال ولا يمكن لأي عقل أن يقوم بهذه المهمة إلا إذا كان عقلاً مشبعاً بالحياة إرادته بيد ما يمسك بزمام أمره مسيطرًا على الوهم وهذا هو عقل المتصوف أي العقل الكامل الذي يسعى دوماً على جعل التوازن والاعتدال قائماً في ذاته وفي الكون فإن تضخم الجسد فلا بد من تضخم الروح لحصول الاعتدال وإنقلبت الأمور وسقطت القيم وهذا هو عمل التصور إنه عمل الحياة نفسها أي أن أخلاق التصور هي أخلاق الحياة وسوء فهم التصور هو الذي جعل المفكرين ينظرون إليه على أنه أخلاق عدمية إن مثل جسد متضخم بدون روح قوية تصنع الاعتدال مثل تقنية

---

<sup>12</sup>- فلسفة الحضارة أشفيتسر ص 371

خرجت عن إرادة صانعها وقد بدأ وعي الإنسان الغربي بهذه المسألة يتجذر أكثر فأكثر يقول هيدر : "إتنا نريد أن نصبح أسيادا عليها (أي التقنية) وإرادة السيادة هذه ستصبح أكثر إلحاها بقدر ما تهدد التقنية أكثر فأكثر بالإفلات من مراقبة الإنسان"<sup>13</sup> . إن الإنسان الغربي يريد إعادة صناعة سيادته أي سلطته لأن مفهوم الإنسان عندهم غاب واندرس وحلت محله التقنية بمعناها العام وصناعة سيادة الإنسان هو جوهر التصوف لكونه يجعل الإنسان إنسانا مشدودا إلى الأرض توافقا إلى السماء وبلغة "برغسون" إن "أصول هذه الميكانيكا أكثر تصوفا مما فد يعتقد ولن تسترد هذه الميكانيكا وجهتها الحقيقة ولن تقدم خدمات تتناسب وقدرتها إلا إذا استطاعت الإنسانية التي زادت من انحصارها إلى الأرض أن تنهض بواسطتها وأن ترنو إلى السماء" <sup>14</sup> فنقطع مع المجتمع الاستهلاكي <sup>15</sup> لفتح ذراعيها إلى المجتمع المتوازن والمعتدل أي السوي فالمجتمع الاستهلاكي يعمق البعد الحيواني في الإنسان وهدف الحضارة السمو عنه "ولذلك قيل من كان همه ما يدخل في بطنه كانت قيمته ما يخرج منها" <sup>16</sup> إن تأسيس قيمة أخرى غير قيمة الأنعام هي هدف المفكرين وال فلاسفة في الغرب اليوم والدعوة إلى التصوف التي أشرنا إليها ليست دعوة إلى الموت وإنما هي دعوة إلى

<sup>13</sup>- هيدر : مقالات ومحاضرات 1958 - ص 10-12

<sup>14</sup>- برغسون : منبعا الأخلاق والدين - الفصل الرابع.

<sup>15</sup>- إن هدف المجتمع الاستهلاكي تحقيق الرفاهية المادية للإنسان فحسب أي تسخير كل ما لديه من قوى لهذا الغرض فوصل الأمراليوم إلى تسخير الإنسان ذاته ويفظهر في أشكال الاستغلال سواء بين الطبقات أو بين الشعوب.

<sup>16</sup>- ميزان العمل ص 79

الحياة<sup>17</sup> فالناس ثلاثة أصناف : صنف هم المنهمكون في الدنيا بالالتفات إلى العقبي إلا باللسان وحديث النفس وهم الأكثرون وقد سمو في كتاب الله عبدة الطاغوت وشر الدواب ونحوها<sup>18</sup> وصنف مخالف لهم غاية المخالفه اعتقدوا بكل هممهم على العقبي ولم يلتفتوا أصلا إلى الدنيا وهم النساك وصنف ثالث متوسطون وفوا الدارين حقهما وهم الأفضلون عند المحققين لأن بهم قوام أسباب الدنيا والآخرة منهم عامة الأنبياء عليهم السلام إذ بعثهم الله عز وجل لإقامة مصالح العباد في المعاش والمعاد<sup>19</sup>.

إن تحقيق هذا الاعتدال هو جوهر التصوف وهو جوهر الحضارة التي ينادي بها الغزالى في كتابه الميزان والتي ينادي بها جمع غير محدود من المفكرين اليوم ومن ثم كان حضور الغزالى اليوم وقوته.

<sup>17</sup>- هذا القول يمكن أن يوجه لنقد موقف زكرياء إبراهيم من الأخلاق عند الغزال لأنها اعتبرها أخلاقاً عديمة تدعو إلى الموت وهذا في رأيي موقف جانب الصواب ويحتاج إلى إعادة نظر وتريث إذ قد يكون موقفه ناتجاً عن إعجابه بالنموذج الحضاري الغربي والإعجاب بشيء ما يجعل العقل غير قادر على الإبصار وكم أن المجتمع الإسلامي اليوم بحاجة إلى الإبصار سواء بإبصار الآخرين أو بإبصار الذات أما الإعجاب فليس من أعمال الأحرار . (راجع "الأخلاق عند الغزال" زكرياء إبراهيم) ص 184 وما بعدها - مطبعة دار الشعب - القاهرة 1970.

<sup>18</sup>- وهو معنى المجتمع الاستهلاكي اليوم (المنهمكون في الدنيا)

<sup>19</sup>- ميزان العمل ص 120.

## خاتمة

إن الرحلة في آثار الغزال صعبة لكونه يكتب جهازاً مفهومياً خاصاً فإمكانية الخطأ عند محاولة الفهم كبيرة جداً فقد نسقط بعض المعاني على بعض المفاهيم دون أن يكون الغزالي قد فصّلها وقد يكون ذلك بسبب الوهم الذي يسيطر عليها أثناء القراءة أو يكون بسبب الجهل ذلك أن الغزال قد يستعمل مصطلحاً معيناً دون أن يعرفه فنلتجي إلى فهمنا الخاص دون أن نبحث في طيات كتبه عن تعريفه الخاص كاستعماله لكلمة "النور" في كتابه "المنقذ" دون تحديد مفهومي وغير العارف بـ "مشكاة الأنوار" أو "بالإحياء" أو "بميزان العلم" لا يستطيع أن يدرك حقيقة هذا المفهوم فينزلق في استنتاجات ذاتية يلصقها بشخصية الفيلسوف وهذا الباب حسب تقديرِي يعتبر من أبرز الأبواب التي يدخل من خلالها الخطأ ويترفع الوهم على أنه اليقين.

إذا كانت هذه الرحلة صعبة فإن المتوجول فيها يشعر أنه دخل إطار إسلامي صرف ذلك أن الغزالي ينطق ويفكر داخل الإطار الإسلامي فكتبه ملأة بالأيات القرآنية والأحاديث النبوية وغيرها من الأخبار والأقوال المنسوبة لبعض المسلمين ولكن الغزالي في هذا الصدد يختلف عن غيره من مفكري الإسلام كالفقهاء مثلاً ذلك لأننا لا نراه يتثبت من صحة حديث أو خبر لأن هاجسه يتمثل في صدق مضمون الخبر وليس في صدق روايته وهو ما يؤكّد أن الغزالي ينتقي القول الصادق دون التفاتة إلى قائله - إن هذا اللباس الإسلامي الذي ألبسَه الغزالي كلَّ كتبه جعله ينطق باسم الإسلام - فهو حجته -

بالرغم من أن ثقافة الغزالى من الغزارة والتتنوع ما يصعب حصره في دين واحد أو فلسفة واحدة ورغم هذا التنوع في اكتساب المعارف وهو نوع ضروري لازم فإن الإبداع والتعبير يجب أن يكون معبرا عن الذات أي معبرا عن الشخصية الثقافية التي ينتمي إليها ويكون بذلك مساهما حقيقة في تدعيم ثقافة أمنته وعلومها فأفلاطون لما ناقش كان يونانيا ولما تعلم كان عالميا وتلك عظمة اليونان إنهم استطاعوا أن يعبروا بذواتهم عن ذواتهم التي تربت نتيجة الثقائهما بثقافات متعددة وتلك أيضا عظمة المسلمين قديما لما عبروا عن ذواتهم فكانوا مبدعين، ولما تعلموا جمعوا في ذواتهم علوم العالمين، إن هذه الخاصية مهمة جدا وإثارتها ضرورية لكونها تعالج قضية خطيرة تتمثل في نوعية فلسفة الفيلسوف الغزالى بالنسبة إلينا الآن.

المؤرخون لا نجدهم إلا باحثين ومنقبين عن أصول ومكونات معرفة الفيلسوف فيقولون هذا أرسطي وهذا فيثاغوري وهذا هرمسي وهذا نصرايني ... الخ ومثال ذلك قول الجابري : " يقدم لنا الغزال في كتابه "جواهر القرآن" قراءة هرميسية للقرآن وعلومه اللغوية والدينية"<sup>١</sup> وهذا القول يعني أن الجابري يعرف طبيعة القراءة الهرمية فلما وجدها عند الغزالى لما قرأ القرآن استنتاجاته وهي في رأيي استنتاجات متسرعة لأن المفروض إلى جانب ما ذكرت أن يكون هناك علم بالقرآن ذاته إلى جانب علم بالهرمية لنعلم فيما بعد أن كانت القراءة هرميسية أم لا لأنه من الممكن أن تكون هناك عناصر مشتركة بين الثقافات وقد كان البارون "كارادوكو" في كتابه "الغزالى" قد أكد

---

<sup>١</sup>- الجابري : تكوين العقل العربي ص 288

على أن الغزالي في أخلاقه يعبر عن روح نصرانية هل يعني هذا أن الإباء والرحمة والعدل ليست إلا فيما نصرانية وأن القرآن لا علم له بها أو أنه أخذنا عنها ولكننا في هذه الحالة يمكن أن نقول إن أخلاق النصرانية تعبّر عن روح زهدية مأخوذة من الديانات الشرقية القديمة، أو أن القول بقانون الإعدال في الأخلاق والوسطية قانون أرسطي وبالتالي فالغزالي يعبر في أخلاقه عن روح أرسطية . . .

إن هذا الأسلوب في التعامل مع النص الفلسفى تعامل فقير وسطحى ومثله مثل من يقف أمام قصر مشيد متقدن الصنع فعوض أن يتذوق جماله ويدرك قدرة صانعه يقول ليس هذا القصر في حقيقته إلا جملة من الصخور المستخرجة من هذه الأرض وقطع من الأخشاب المقطوعة من هذه الغابات وغير هذا من نفس القبيل.

إن كل صنع هو في حقيقته جمع متفرقات ولكن ليس كل شخص قادر على الجمع إن الصانع الماهر هو الذي له من القدرات ما به يستطيع أن يحول ركام الحجر ومجموعة الأخشاب إلى قصر ذي رونق وجمال وقوة وذلك لأن صورة البناء لا يعلم سرها إلا عبقرية ذهنه التي هي الأخرى نتاج تعلم وتدريب ولكنه في الأخير صانع عبر عن نفسه وأظهر فنه وقدراته .

إن الغزالي لما نقارنه مع غيره من فلاسفة الإسلام لا نجده إلا كاتبا مسلما يتحول بيسير داخل المنظومة الإسلامية من قرآن وسنة وفقه وكلام ويعبر داخل هذا الإطار عن أعظم الأفكار وأبلغها فيكون

بذلك مبدعاً حقاً وليس ناقلاً<sup>2</sup> إن الغزالى يفكر إسلامياً وذلك لأنَّه استطاع استنطاق النص الإسلامى وجعله يكشف عن خباياه فالنص الدينى بحاجة إلى ذات تستخرج ما فيه من معانٍ وكلما ارتفعت الذات في معارفها وعلومها كلما استطاعت النفاد إلى أبعد معانٍ وأعمقها وبما أنَّ الذات ليس لها حدود تقف عندها فإنَّ استنباط النص وقراءته تبقى مفتوحة لغير نهاية وهو ما يمكن أن نعبر عنه بقولنا جدلية الوحي والواقع.

إن ما أنجزته من خلال كتاب "ميزان العمل" مستعيناً بكتب الغزالى الأخرى كان القصد منه الكشف عن بعض ملامح شخصية هذا الرجل وإن كنت أثرت جملة من المسائل التي تتطلب إعادة النظر والتفكير فذلك لأنَّى مؤمن بأنَّ عمل المفكر ليس الإجابة عن الأسئلة القائمة وإنما الكشف عن مسائل جديدة وبالتالي إن استطعت صناعة بعض الصعوبات والمسائل التي تهم فلسفة الغزالى خصوصاً والفلسفة عموماً أكون قد حققت الغرض وإن لم أستطع أكون قد حاولت وليس التفكير في حقيقته وآخر أمره إلا محاولة مؤمنة بقدراتها وبحدودها، وفوق كل ذي علم عليم.

---

<sup>2</sup>- إن هذا المعنى هو السائد في كل الكتابات التي أرَخت للغزالى وعرفت بفلسفته غير أن البعض رأى في هذه الاستقلالية عظمة الغزالى الفكرية ومنهم من رأى فيها انكasa الفكرو خروجه عن الجادة ومعنى بالجادة الطريق الذي رسمه اليونان.

"وَاللَّهُ الْمَشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ فَأَيْنَا مَا تَوَلَّوْا فَتَهَّمُ وَجْهَ  
اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ وَاسِعٌ عَلَيْهِ"

\*سورة البقرة الآية 115

انظر صفحة عدد 5

## المصادر والمراجع

### المصادر

الغزالى (أبو حامد)

- /1 إحياء علوم الدين: دار المعارف للطباعة والنشر بيروت. بلا تاريخ.
- /2 الأربعين في أصول الدين: دار الجيل بيروت. 1408هـ / 1988م.
- /3 الاقتصاد في الاعتقاد: مكتبة ومطبعة محمد علي صبيح وأولاده. 1382هـ / 1962م.
- /4 المعارف العقلية: تحقيق وتقديم وتعليق د. علي إدريس الطبعة الأولى 1988 التعااضدية العمالية للطباعة والنشر. تحقيق عبد الكريم العثمان دمشق 1383هـ / 1963م.
- /5 أيها الولد: تحقيق وتعليق وتقدير علي محيي الدين علي القره داغي. دار الاعتصام القاهرة . طبعة ثانية 1405هـ / 1985م.
- /6 تهافت الفلاسفة: تحقيق د سليمان دنيا. ط. 6. دار المعارف 1980م.
- /7 جواهر القرآن: تحقيق لجنة إحياء التراث العربي في دار الآفاق الجديدة منشورات دار الآفاق الجديدة بيروت الطبعة الخامسة 1401هـ / 1981م.
- /8 رسالة التوحيد: من رسائل الغزالى ضبط وتقدير رياض مصطفى العبد الله دار الحكمة دمشق بيروت (بلا تاريخ).
- /9 القسطاس المستقيم: دار المشرق بيروت تقديم وتذيل وإعادة تحقيق فيكتور شلحت طبعة ثانية منقحة 1983.
- /10 كيمياء السعادة: دار المعارف للطباعة والنشر سوسة / تونس نوفمبر 1988.

- 11/ المنفذ من الضلال: حققه وقدم له د جميل صليبيا ود كامل عياد.  
دار الأندلس الطبعة العاشرة 1401هـ / 1981 م.
- 12/ مقاصد الفلسفه: تحقيق د سليمان دنيا دار المعارف مصر سلسلة ذخائر العرب 1960.
- 13/ معراج القدس في مدارج معرفة النفس: منشورات دار الآفاق الجديدة بيروت طبعة رابعة.
- 14/ مشكاة الأنوار ومصفاة الأسرار: شرح ودراسة وتحقيق الشيخ عبد العزيز عز الدين السبزواري عالم الكتب طلعة أولى 1407هـ / 1986 م.
- 15/ المستصفى: بولاق 1324هـ.
- 16/ معيار العلم: تحقيق د سليمان دنيا طبعة ثانية 1969.
- 17/ ميزان العمل: تحقيق د سليمان دنيا طبعة أولى 1964 دار المعارف.
- 18/ ميزان العمل: دار الكتاب العربي 1983 بيروت.
- 19/ مجموع رسائل الغزالى: (المضنون به على غير أهله، الأجوية الغزالية في المسائل الأخروية ومشكاة الأنوار وإلجام العام عن علم الكلام ...) دار الكتب العلمية بيروت لبنان 1406هـ / 1986 م.

المراجع :

أ/ الكتب:

- 1/ أبو حامد الغزالى في الذكرى المائوية التاسعة لميلاده: المجلس الأعلى للفنون والآداب والعلوم الاجتماعية. القاهرة 1382هـ / 1962م.
- 2/ الأعسم (عبد الأمير): الفيلسوف الغزالى. دار الأندرس بيروت لبنان طبعة ثانية 1981.
- 3/ الأهوا니 (أحمد فؤاد): الغزالى مؤسس علم النفس الإسلامي. من مقدمة كتاب "جواهر القرآن" منشورات دار الآفاق الجديدة ببروت الطبعة الخامسة 1401هـ / 1281م.
- 4/ ابن رشد (أبوالوليد): الكشف عن مناهج الأدلة في عقائد الملة، وفصل المقال وتقرير ما بين الشريعة والحكمة من الاتصال: منشورات دار الآفاق الجديدة ببروت ط: 2 . 1392هـ / 1979م.
- 5/ ابن سبعين: بد العارف. تحقيق وتقديم د جورج كتوره دار الأندرس للطباعة والنشر والتوزيع ببروت طبعة أولى 1978م.
- 6/ ابن سينا(أبو علي): الإشارات والتبيهات شرح نصير الدين الطوسي وتحقيق سليمان دنيا القاهرة دار المعارف 1960(ذخائر العرب).
- 7/ ابن طفيل: حي ابن يقطان دار المعرف 1985.
- 8/ ابن عبد الكريم سالم(عبد الجليل): التأويل عند الغزالى منهجا وتطبيقا. إشراف علي الشابي تونس 1988.
- 9/ ابن مسكويه(أحمد): الفوز الأصغر. بيروت 1319هـ.
- 10/ " " : تهذيب الأخلاق وتطهير الأعراق. 1908.

- 11/ إبراهيم (عبد الستار): العلاج النفسي الحديث قوة للإنسان . سلسلة عالم المعرفة عدد 27 المجلس الوطني للثقافة والفنون والأداب الكويت مارس 1980م جمادي الأول 1400هـ.
- 12/ التوحيد (أبو حيان): الإمتاع والمؤانسة . تحقيق أحمد أمين وأحمد الزين . بيروت دار الحياة دون تاريخ.
- 13/ الجابري (محمد عابد): نقد العقل العربي .
- 14/ " " " " : تكوين العقل العربي: مركز دراسات الوحدة العربية . ط. 4 . بيروت آذار / مارس 1989.
- بنية العقل العربي: ط.3. بيروت . أيار / مايو 1990.
- 15/ الحنفي ( عبد المنعم ): معجم مصطلحات الصوفية دار المسيرة بيروت الطبعة الثانية 1407هـ / 1987م.
- 16/ إخوان الصفاء: الرسائل . بيروت دار صادر (دون تاريخ).
- 17/ أرسطو: علم الأخلاق إلى نيقوماخوس: نقله إلى العربية أحمد لطفي السيد مع مقدمة في علم الأخلاق وتطوراته لبارتلمي سانتهيلر . مطبعة دار الكتب المصرية بالقاهرة 1343هـ / 1924م.
- 18/ أركون (محمد): الفكر الإسلامي قراءة علمية . مركز الإنماء القومي . بيروت 1987م.
- 19/ اسفيستر (أوبرت): فلسفة الحضارة: ترجمه عن الألمانية عبد الرحمن بدوي دار الأندلس . طبعة ثانية 1400هـ / 1980م.
- 20/ الشهري (أبو الفتح): الملل والنحل: تحقيق محمد عبد العزيز الوكيل . القاهرة مؤسسة الحلبي 1968م.

- 21/ الطويل (توفيق): فلسفه الأخلاق: دار النهضة العربية. القاهرة.
- 22/ " " : أسس الفلسفه: 1976 الطبعة السادسة دار النهضة العربية القاهرة.
- 23/ العثمان ( عبد الكريم): الدراسات النفسيه عند المسلمين والغزالى بوجه خاص: القاهرة 1382/1963.
- 24/ العثمان ( عبد الكريم): سيرة الغزالى وأقوال المتقدمين فيه: طبعة أولى دمشق 1961.
- 25/ أغروس (روبرت.م) وستانسيور (جورج ن.): العلم في منظوره الجديد: ترجمة كمال خلايلي سلسلة عالم المعرفة 134 المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب. الكويت فبراير 1989.
- 26/ أفلاطون: الفيدون: عربها عن الأنجلوـية زكي نجيب محمود.لجنة التأليف والترجمة 1966 م جمادى الآخرة 1409 هـ.
- 27/ الفارابي (أبو نصر): مبادئ آراء أهل المدينة الفاضلة: بيروت 1959.
- 28/ القشيري: الرسالة القشيرية في علم التصوّف. دار الكتاب العربي بيروت لبنان (دون تاريخ).
- 29/ الكندي (أبو يوسف): رسائل الكندي تحقيق عبد الهادي أبو ريدة. الطبعة الثانية القاهرة. دار الفكر العربي 1978.
- 30/ أمين (أحمد): ضحى الإسلام .ج. 3 .دار الكتاب العربي بيروت لبنان ط.10. ( بلا تاريخ).
- 31/ المرزوقي (أبو يعرب ) : مفهوم السببية عند الغزالى: ط.1. دار بوسالمة للطباعة والنشر والتوزيع 1978.

- 32/ المحاسبي (أبو عبد الله الحارت): العقل وفهم القرآن: بيروت دار الفكر 1971.
- 33/ النشار (علي سامي): نشأة الفكر الفلسفى فى الإسلام: دار المعارف الطبعة الثانية 1981.
- 34/ باسيل (فيكتور سعيد): منهج البحث عن المعرفة عند الغزالى. دار الكتاب اللبناني بيروت . بلا تاريخ.
- 35/ برغسون (هنري): منبعاً الأخلاق والدين: تعریب سامي الدرويش وعبد الله عبد الدائم . الطبعة الثانية كانون الثاني (يناير) 1984 دار العلم للملائين بيروت لبنان.
- 36/ بروكلمان (كارل): تاريخ الشعوب الإسلامية. ترجمة د نبيه أمين فارس ومنير البعليكي . بيروت 1960-1962.
- 37/ بدوي (عبد الرحمن): مؤلفات الغزالى: الطبعة الثانية 1977.
- 39/ بدوي (عبد الرحمن): ربيع الفكر اليوناني: طبعة رابعة 1969. مكتبة النهضة المصرية مطابع دار القلم بيروت لبنان.
- 40/ بدوي (عبد الرحمن): كتاب النفس: ترجمة إسحاق ابن حنين القاهرة مكتبة النهضة المصرية 1954.
- 41/ بدوي (عبد الرحمن): أرسطو عند العرب: الكويت وكالة المطبوعات 1978.
- 42/ بدوي (عبد الرحمن): مذاهب المسلمين الجزء الأول: دار العلم للملائين الطبعة الثانية كانون الثاني (يناير) 1979.

- 43/ بدوي (عبد الرحمن): *أوهام حول الغزالى*. مؤتمر الغزالى دراسات في فكره وعصره وتأثيره. كلية الآدابجامعة محمد الخامس الربط 1988.
- 44/ دنيا (سليمان): *الحقيقة في نظر الغزالى*: دار المعارف الطبعة الرابعة 1980.
- 45/ دنيا (سليمان): *الفكر الفلسفى الإسلامى*: مكتبة الخانجي بمصر الطبعة الأولى 1387هـ / 1967م.
- 46/ دي بور(ت.ج.): *تاريخ الفلسفة في الإسلام*: نقله إلى العربية وعلق عليه محمد عبد الهادي أبو ريدة. الدار التونسية للنشر. المؤسسة الوطنية للكتاب الجزائري. بلا تاريخ.
- 47/ دبورن(ول): *قصة الحضارة*. المجلد 14/13 ترجمة محمد بدران الطبعة الثالثة 1974 القاهرة لجنة التأليف والترجمة والنشر.
- 48/ رسل (برتراند): *مقدمة الفلسفة الرياضية* القاهرة 1962 مؤسسة سجل العرب.
- 49/ زكي نجيب محمود: *المعقول واللامعقول* في تراثنا الفكري. الطبعة الخامسة دار الشروق القاهرة 1993م.
- 50/ سكينر(ب.ف.): *تكنولوجيا السلوك الإنساني*: ترجمة عبد القادر يوسف. عالم المعرفة الكويت عدد 32 أغسطس/آب 1980.
- 51/ صبحي (أحمد محمود): *الفلسفة الأخلاقية في الفكر الإسلامي*. دار المعارف الطبعة الثانية. بلا تاريخ.
- 52/ غرانجيه(جيل غاستون): *العقل*: ترجمة عنري زغيب. المنشورات العربية . ماذا أعرف عدد 39.

- 53/ غريغورا (فرانسو): المذاهب الأخلاقية الكبرى. ترجمة قتيبة المعروفي. منشورات عويدات بيروت لبنان. الطبعة الثانية أكتوبر 1977.
- 54/ فرويد(سيغموند): الفلق في الحضارة: ترجمة جورج طرابيشي دار الطليعة بيروت.
- 55/ قاسم (محمود): في النفس والعقل لفلاسفة الإغريق والإسلام. الطبعة الثانية 1954 مكتبة الأنجلو المصرية.
- 56/ فنصوة(صلاح): الم موضوعية في العلوم الإنسانية: دار التویر للطباعة والنشر بيروت لبنان الطبعة الثانية 1984.
- 57/ فنصوة(صلاح): نظرية القيم في الفكر المعاصر: دار التویر للطباعة والنشر بيروت لبنان الطبعة الثانية 1984.
- 58/ كارادوفو(البارون): الغزالي: نقله إلى العربية عادل زعیتر دار إحياء الكتب العربية 1959.
- 59/ كامل (فؤاد): الغير في فلسفة سارتر: دار المعارف مصر بلا تاريخ.
- 60/ كرم (يوسف): تاريخ الفلسفة اليونانية دار القلم بيروت لبنان طبعة جديدة.
- 61/ كوربان(هنري): تاريخ الفلسفة الإسلامية. بيروت-منشورات عويدات 1966 ترجمة نصیر مروة وحسن قبیسی.
- 62/ محمود (عبد الحليم): التفكير الفلسفي في الإسلام: دار الكتاب اللبناني بيروت الطبعة الأولى 1984.

63/ مذكور (ابراهيم): في الفلسفة الإسلامية منهج وتطبيقه: دار المعارف بمصر طبعة ثلاثة 1986.

64/ ميت (آدم): الحضارة الإسلامية في القرن الرابع هجري: ترجمة محمد عبد الهادي أبو ريدة. القاهرة دار الكتاب العربي بيروت الطبعه الرابعة 1387هـ/ 1967م.

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

١/ الباحث: د . خلف الجراد: قراءة في فكر الغزالى التربوي -سبتمبر 1986 عدد 43.

2/ الفكر العربي المعاصر: مروان قباني: النسق التربوي عند الغزالي  
في ضوء رسالة أيها الولد. عدد 21.

3/ الفكر العربي المعاصر: بشاره صارجي: بنية الظاهرة النفسيه عند فرويد. عدد 62.

4/ الفكر العربي المعاصر: الغزالي بين فكر القطائع وسياسة  
الإقطاع: النهضوي والسياسي عدد 56/57.

5/ الفكر العربي المعاصر: عبد المجيد الانتصار: المعرفة وأسس سلطتها عند الغزو: النهضوي والسياسي عدد 56/57.

6/ المجلة التونسية للدراسات الفلسفية: مقداد منسيّة: طبيعة النفس  
وّطبيعة العلم عند ابن سينا وابن حزم وأiben القيم: مارس 1984 عدد 2.

7/ المجلة التونسية للدراسات الفلسفية: سعيد بن سعيد: الغزالي  
و الفلسفة: متألهات التأويل: جوان 1985 عدد 4.

8/ المجلة التونسية للدراسات الفلسفية: توفيق الشريف: الإنسان بين النزعة الآلية والنزعـة الروحانية، أو الآلية والتتصوف. نوفمبر 1987.

- 9/ الوحدة: د محمد يسین عربی: عقلنة العقل : عدد 43 ابریل 1988.
- 10/ الوحدة: السنة الخامسة عدد 60 أیولو 1989 عدد خاص بالفلسفة العربية بين الإبداع والانتفاع.
- 11/ الوحدة السنة التاسعة ع 98 تشرین الثاني 1992 عدد خاص بالفلسفة والفكر المعاصر.
- ج/المراجع الأجنبية:

- 1/ ARISTOTE : *Métaphysique* : Traduction Tricot.
- 2/ BENVENISTE : *Problèmes de linguistique générale* : Gallimard 1966.
- ✓ 3/BOUYGES (M) : Essai de chronologie des œuvres d'algh-azali : Beyrouth 1959.
- 4/COMTE(AUGUSTE): Cours de philosophie positive: Edition Herman Paris1975.
- 5/ DES CARTES (R): Discours de la méthode et méditation:collection 10/18 Paris 1980.
- 6/FOUCAULT(M): Surveiller et punir. gallimard 1976.
- 7/ FREUD(SIGMUND): Abregé de psychanalyse: PUF1967.
- 8/ FREUD(SIGMUND): Metapsychologie: Gallimard 1968.
- 9/ HEIDEGGER(M): Essais et conférences: Gallimard 1958
- 10/ HUSSERL (E): La crise des sciences Européennes et la phénoménologie transcendantale: Gallimard 1976.
- ✓ 11/ JABRE (FARID) : La biographie de Ghazali: in MIDEO. 1954.
- ✓ 12/ JABRE (FARID): La notion de la Maarifa chez Ghazali: Beyrouth 1958.

- ✓13/JABRE(FARID): Notion de certitude selon Ghazali.
- 14/MARX(K): Manuscrits de 1844. Collection de la pléiade 1962.
- 15/ /MARX(K): Critique de l'économie politique Paris. Edition Sociales 1957.
- 16/ MARCUSE(H): L'Homme unidimensionnel: Seuil1970 .
- ✓17/MUNK(S):Mélanges de Philosophie Juive et Arabe: Paris .Vrin. 1988 second tirage.
- 18/PEARSON (J.D): Index Islamicus: Cambridge 1958 Supplément 1- 4 . 1962/ 1977.
- 19/ PONTY (MARLEO): Phénoménologie de la perception: Gallimard 1945.
- 20/RICOEUR (P): Conflits des interprétations : Seuil.
- 21/RICOEUR (P): Histoire et vérité: Paris Seuil 1964.
- 22/ SARTRE (j.p) : L'Etre et le Néant: Gallimard 1943.

الفہد رس

|                                     |       |      |
|-------------------------------------|-------|------|
| المقدمة                             | ..... | ص 7  |
| 1/ مبرراته البعض ونهاياته           | ..... | ص 7  |
| 2/ قول في المنهج                    | ..... | ص 23 |
| التمهيد                             | ..... | ص 33 |
| موقع ميزان العمل في مؤلفاته الغزالي | ..... | ص 33 |
| باب الأول: فلسفة النظر              | ..... |      |
| (في النفس والعقل)                   | ..... | ص 45 |

|                                                 |     |
|-------------------------------------------------|-----|
| الفصل الأول: ولادة الذاتة.....ص                 | 45  |
| 1/ حقيقة النفس: وجودها.....ص                    | 50  |
| 2/ حقيقة الذاتة.....ص                           | 56  |
| 3/ الوعي بالذاتة:.....ص                         | 59  |
| أ/ الوعي الذاتي.....ص                           | 59  |
| بـ/ الوعي الموضوعي.....ص                        | 73  |
| الفصل الثاني: تأسيس العلم.....ص                 | 75  |
| 1/ ما هو العلم؟.....ص                           | 75  |
| 2/ حقيقة البرهان.....ص                          | 77  |
| 3/ الشروط الذاتية لحصول العلم.....ص             | 83  |
| أ/ دور الجسد.....ص                              | 83  |
| بـ/ دور الذاتة.....ص                            | 89  |
| 4/ الشروط النفسية لحصول العلم.....ص             | 95  |
| الفصل الثالث: قيمة العقل / النظر.....ص          | 103 |
| 1/ ما هو العقل في ذاته وفي علاقته بالشرع؟.....ص | 104 |
| 2/ العقل والتصوف.....ص                          | 115 |
| الفصل الرابع: قيمة العقل / العمل.....ص          | 124 |
| 1/ حد العقل العملي.....ص                        | 124 |
| 2/ دور العقل العملي.....ص                       | 127 |
| الباب الثاني: ملسمة العمل.....ص                 | 133 |
| الفصل الأول : ما هو العلم العملي؟.....ص         | 133 |

|                                              |       |
|----------------------------------------------|-------|
| 1/ ما هي الأخلاق؟.....                       | ص 135 |
| 2/ الحياة النفسية والتحليل السلوكي.....      | ص 136 |
| الفصل الثالث: أساس الأخلاق.....              | ص 155 |
| 1/ حقيقة النية.....                          | ص 155 |
| أ/ فضيلة المحكمة.....                        | ص 161 |
| بـ/ فضيلة الشفاعة.....                       | ص 164 |
| جـ/ فضيلة العفة.....                         | ص 167 |
| دـ/ فضيلة العدل.....                         | ص 171 |
| الفصل الثالث: في أهمية التربية والتعليم..... | ص 189 |
| 1/ وظائفه المتعلم.....                       | ص 193 |
| 2/ وظائفه المعلم.....                        | ص 197 |
| بابه الثالث: القول في السعادة                |       |
| الفصل الأول: في معنى السعادة.....            | ص 203 |
| 1/ الموقف الأرسطي.....                       | ص 205 |
| 2/ موقف الغزالي.....                         | ص 214 |
| الفصل الثاني: المحاضرة والأخلاق.....         | ص 243 |
| خاتمة.....                                   | ص 251 |
| المصادر والمراجع.....                        | ص 256 |